



الكافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَّتِدُلَالِ ابْنِ تَمْفِيَة بِآيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ» الثَّانِيَة



#### All Rights Reserved ©

No part of this publication may be reproduced, distributed, or transmitted in any form or by any means, including pgotocopying, recording, or other electronic or mechanical methods, without the prior written permission of the publisher.

#### جميع الحقوق محفوظة ©

جميع حقوق هذا الكتاب محفوظة، بموجب عقد واتفاق مع المؤلف. ويُحظر طبع أو تصوير أو إعادة تنضيد الكتاب كاملاً أو مجزاً أو تسجيله صوتياً أو مرئياً إلا بموافقة الناشر خطياً.



دار المنهل للطباعة والنشر







الكافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَّيِدَلَالِ ابْنِ تَمْنِيَة بِآيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ» الثَّانِيَة

درَاسَةٌ عِلْمِيَةٌ شَامِلةٌ بِالرُّجُوعِ إِلَى آلَافِ الكُتُبُ الشَّرْعِيَّة تُنَاقِش الاسْتِدْلَالِ بآية ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾

تَأْلِيفُ الدَّكَوُّروَلِيدِبْنُ صَلاَحِ الدِّينِ الزِّيرِ

تَقَدِيمُ الأُنتَاذُ الجَبْرِمِحِنا حمدالمحسنا





# بِسْ حِرِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

# تقريظ الأستاذ الكبير مهنا حمد المهنا حفظه الله

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وبعد، فهذا هو «المجلد الثاني» من موسوعة الدكتور وليد بن الصلاح الواقعة في حوالي عشرة مجلدات في نقض نظرية ابن تيمية رحمه الله في التفريق بين توحيد الألوهية وتوحيد الربوبية، الذي على أساسه أخرج مشركي قريش عبدة الأصنام والأوثان من الشرك في الربوبية! وجعلهم موحدين في الربوبية، ولكنهم مشركون في الألوهية!! ثم أدخل المسلمين في شرك الربوبية وشرك الألوهية!!!

فجعل من أبي جهلٍ وأبي لهبٍ موحِّدين في الربوبية، ووصف المسلمين الذين يقرُّون بنبوة ورسالة سيدنا محمد على ويؤمنون بيوم الحساب والقيامة، ويشهدون بالشهادتين، ويقيمون الصلاة، ويؤدون الزكاة، ويصومون رمضان، ويحجون إلى بيت الله الحرام، جعلهم من المشركين في الربوبية والألوهية!!!

وكأنه اختصر كل دين الإسلام العظيم من عقيدةٍ وشريعةٍ وسلوكٍ

# الكافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



وأخلاقٍ، اختصر كل ذلك في مسألةٍ واحدةٍ وهي «مسألة زيارة القبور»، وما يجرى عندها من دعاءٍ واستغاثةٍ وتوسل!!

فالكافر والمشرك الذي يكفر بالبعث والنشور، ولا يؤمن برسالة النبي عَلَيْهُ، ولا يقوم بأركان الإسلام، هو أخفُّ كفراً وشركاً عنده من المسلم الذي يقرُّ ويؤمن بأسس الإيمان وأركان الإسلام!!!

ولا تحسبوا ما قلته أنه تجنّ وتقوّلٌ على ابن تيمية رحمه الله بل هو عين الحقيقة وذاتها، بل صرّح الشيخ محمد ابن عبد الوهاب في كتابه «القواعد الأربع» في «القاعدة الرابعة» ما نصه: «أن مشركي زماننا (أغلظ) شركاً من الأولين، لأن الأولين يشركون في الرّخاء ويخلصون في الشدة، ومشركو زماننا شركهم دائماً في الرخاء والشدة». اه.

والمقصود بمشركي زماننا: المسلمون في عصره!! أرأيتم؟! حسب نظرية ابن تيمية في مسألة القبور التي اختصر بها كل دين الإسلام ومسائله المتعددة!! صارت مسألة القبور هي الحد الفاصل والفيصل القاطع بين الإسلام والكفر، دون اعتبارٍ لكل مسائل الإيمان وأركان الإسلام!!

ولا أريد أن أطيل في هذه الكلمة العابرة، لكن أريد توجيه الأنظار والعقول إلى هذا الخطر الداهم، والسيل الجارف الذي يهدد وجود ومصير أمة الإسلام، حينما يَخرج من شبابها من يَحكم عليها بالردة والشرك، ثم يستبيح أرواحها ودماءها، ويستحل أموالها، ونساءها، وأعراضها!!!

وقد أسعدني وسرني ظهور هذا الكتاب الذي دبَّجَته وزيَّنت حروفه يراعة مولانا الكريم والأستاذ البحَّاثة الجادِّ الدكتور وليد بن الصلاح وفقه الله لخدمة الإسلام ومذهب غالبية أهل الإسلام، وهم أهل السنة والجماعة وهم من فتحوا الدنيا شرقاً وغرباً، وقدحت سنابك خيلهم في جبال وصخور أوربا

وآسيا، وساحت أمهارهم في مجاهل أفريقيا، ويصدق فيهم قول النابغة الذبياني:

ولا عيب فيهم غير أن سيوفهم بهن فلول من قراع الكتائب والحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد سيد الأولين والآخرين وعلى آله وصحبه أجمعين.

أبو محمد مهنا حمد المهنا الكويت - صباح الناصر فجر الأحد ٢/١٠/٢ م

総 総 総

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين، الذي أكرم بالتوحيد عباده المؤمنين، وأرشد للحق بكلامه المبين، والصلاة والسلام على النبي الأمين، من بلَّغ الوحيَ خير بلاغ، وعلَّمنا التوحيد وأوضح الدين، سيدنا محمد النبي الأمي الصادق الوعد الأمين، وقائد الغر المحجلين، وخاتم الأنبياء والمرسلين، وعلى آله الطيبين الطاهرين وأصحابه الغر الميامين، الذين نقلوا لنا توحيداً واحداً ولم يكونوا فيه مبتدعين، وعلى من تبعه من أمتنا المرحومة إلى يوم الدين، ونعوذ بالله من ضلال الخوارج وتكفيرهم للمسلمين.

وبعد، فأقدم للقراء الكرام المجلد الثاني من كتابي الكبير في نقض نظرية تقسيم التوحيد عند ابن تيمية رحمه الله، وكان قد صدر بفضل الله العام الماضي المجلد الأول الذي سميناه «تنوير الرب الإله في دعوى التباين بين كلمتي الرب والإله»، وكنا نقضنا فيه الأصل الأول من نظرية تقسيم التوحيد، وهو دعوى التباين بين كلمتي الرب والإله، وبيَّنًا أن هذه الدعوى غير صحيحة، وبسطنا هذا في أكثر من ستمائة صحيفة بحمد الله!

والآن نحن مع المجلد الثاني وهو المتعلق بنقض الأصل الثاني من النظرية وهو دعوى أن المشركين كانوا موحدين في الربوبية، ونقض هذا الأصل لوحده يحتاج إلى عدة كتب، وهو ما فعلته بحول الله، إذ خصصت

# الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



هذا المجلد الذي هو بين أيديكم الآن فقط لمناقشة استدلال ابن تيمية على هذه الدعوى بآية ﴿وَلَينِ سَأَلْتُهُم مَّنَ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَى يُؤُفَّكُونَ ﴿ الزحرف: (٨٧] وما يماثلها من آيات الباب الثمانية.

#### الآيات الثمانية المقصودة

هي الآيات التي فيها سؤال المشركين عن الخالق كآية «الزخرف» السابقة، وسيأتي ذكر الباقي، ولكن هي بالإجمال موضعان في سورة «العنكبوت»، وموضع في «لقمان»، وفي «الزمر»، وموضعان في «الزخرف»، وثمة موضعان في المعنى نفسه ولكن لا يبدآن بقوله ﴿وَلَيِن سَأَلْتَهُم ﴾، وهما سورة «يونس» و «المؤمنون»، فهذه هي الآيات الثمانية التي قصدتها في العنوان.

وعليه يكون عنوان الكتاب «الكافية الشافية لنقض استدلال ابن تيمية بآيات ولئن سألتهم الثمانية» فيه تجوُّز! إذ هي في الحقيقة ست آيات فيها ﴿وَلَئِن سَأَلْتَهُم ... ﴾، ولكن ذكرتُ أنها ثمانيةٌ من باب التغليب الذي بسطت الكلام عنه في هذا الكتاب.

بقي موضعٌ سابعٌ في القرآن وهو: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُ ۚ إِنَّمَا كُنَّا فَخُوضُ وَنَلْعَبُ ۚ قُلُ أَبِاللّهِ وَءَايَنِهِ وَرَسُولِهِ عَنُتُمْ تَسْتَهْزِءُونَ ﴿ التوبة: ٦٥] ، ولكن هذه الآية ليست مقصودة هنا ، لأننا نتكلم فقط عن الآيات التي يستدل بها ابن تيمية على توحيد المشركين في الربوبية وهي الآيات الثمانية ، وعلى كلِّ قد تعرضتُ للكلام على آية «التوبة» هذه في ثنايا كتابي هذا ، حيث برَقَت مناسبة لذلك .

المقدمة

# ماذا أقصد بالكتاب الكبير في ثنايا هذا الكتاب ولم لم أطبعه دفعة واحدة؟

هذا كله فيما يتعلق بالآيات الثمانية، وأما بقية الأدلة التي استدل بها ابن تيمية وأتباعه على الدعوى نفسها وهي توحيد المشركين في الربوبية، إذ هو استدل بأدلة كثيرة على ذلك منها الآيات الثمانية، وقد خصَّصت هذا الكتاب لمناقشة استدلاله بها، وثمة آيات وأحاديث وأمور أخرى استدل بها، ولكن هذه ستأتي مناقشتها في كتابٍ آخر، أو ربما في كتبٍ أو رسائل أخرى لاحقاً إن شاء الله.

وقد كنت قد ناقشت تلك الأدلة كلها في نقضي للأصل الثاني للنظرية انفة الذكر، بل نقضت الأصول العشرة لنظرية ابن تيمية في تقسيم التوحيد، وذلك في كتابي الكبير الذي نقضت فيه تلك النظرية بأصولها العشرة، فقد نقضتها في عشرة فصول، كل فصل خصصته لنقض أصل منها، وكان المفروض أن يصدر الكتاب دفعة واحدة، ولكن لضخامته ارتأيتُ مع شيخنا الفاضل الدكتور «سعيد فودة» حفظه الله أن نصدره على دفعات، وفي مجلدات، وأجزاء، ورسائل متلاحقة بإذن الله.

والحاصل أني بحول الله نقضت نظرية تقسيم التوحيد بأصولها العشرة في كتابٍ ضخم، وهو ما أقصده حين أقول في كتابي هذا مرارا، والكتاب الذي قبله – أعنى كتاب تنوير الرب الإله – عبارة «بسطناه في كتابنا الكبير»، فأقصد الكتاب الأصل الضخم الذي أودعتُ فيه نقض الأصول العشرة وانتهيت منه بحمد الله، ولكن لم أطبعه دفعةً واحدة؛ وإنما بشكل متفرقٍ على فترات لسبين:

# الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْنِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمانِية



الأول: تسهيلاً لقراءته، حيث يمكن قراءته بتأنٍ خلال سنة، ريثما يُطبع المجلد الذي يليه.

الثاني وهو الأهم: وهو أني لو طبعته كاملاً دفعةً واحدةً لربما ظُنَّ أنه من جملة الكتب التي ردت على ابن تيمية نظريته في تقسيم التوحيد، وهي كثيرةٌ في الواقع، ولكن أنا أردت أن أطبعه في كتب ورسائل وأبحاث متفرقة حتى يتميز كل منها بميزة معينة، ويأخذ كل منها حقه في الظهور والدلالة على محتواه، وذلك بأن أضع له عنواناً علمياً دقيقاً يليق به، ويشوق القارئ أكثر لقراءة كل تلك الكتب التي ستصدر معنونة بعناوين مختلفة، وإن كانت كلها تندرج تحت سلسلة واحدة، وهي نقض أصول نظرية تقسيم التوحيد عند ابن تيمية رحمه الله.

ولكن لم أفضًل أن يكون اسم هذه السلسلة هو نفسه اسماً لكل الأبحاث التي تنضوي تحتها وهي كثيرة بفضل الله، لأن هذا الاسم والعنوان الواحد قد يكون مملاً، هذا أولاً، ثانياً: لن تظهر قيمة كل بحثٍ على حدة، ولذا فضَّلت أن يطبع كتابي الكبير متفرقاً على أجزاء وأبحاث ورسائل متتابعة لكل منها عنوان يعكس محتواه الخاص به، والقيمة العلمية اللائقة به.

وهذا ما فعلته في كتابي الأول الذي نُشر السنة الماضية، حيث سميته «تنوير الرب الإله في دعوى التباين بين كلمتي الرب والإله» فأشرت في عنوانه إلى أنه يبحث في هذه الجزئية فقط وهو التباين المزعوم بين كلمتي الرب والإله، كما يعكس العنوانُ الجهدَ العلمي الهائل الذي بذلته فيه حيث رجعت إلى آلاف مؤلفة من الكتب لبيان هذه المسألة بشكل شاف واف بحمد الله.

والأمر نفسه هنا في المجلد الثاني الذي هو أمامكم الآن، فقد حرصت

المقدمة

على وضع عنوانٍ يليق به ويدل على محتواه، فلم أجد أفضل من أن أسميه بعنوانٍ رئيسي «ولئن سألتهم»، ووضعت له عنواناً فرعياً أو عبارةً توضيحيةً وهي: «الكافية الشافية لنقض استدلال ابن تيمية بآيات ولئن سألتهم الثمانية»، وقد تمت أيضاً طباعته بفضل الله.

والأمر ذاته سيحصل إن شاء الله في الأشهر والسنوات القادمة حيث سنقوم بحول الله بطباعة كتب وأبحاث ورسائل أخرى صغيرة من كتابنا الكبير إلى أن يُطبع كله بإذن الله، وكل رسالة سوف تتناول آية أو حديثاً أو أثراً أو قاعدة شرعية أو ربما عقلية، يستدل به ابن تيمية وأتباعه على نظرية تقسيم التوحيد وما تفرع عنها، ونعطي كلاً منها العنوان اللائق بها بما يدل على محتواها، ويشير إلى القيمة العلمية التي يستحقها فعلاً، بعد أن بذلتُ جهوداً مضنيةً في ذلك، وبالله التوفيق.

طبعاً، كتابي الكبير يتعلق كله بالجانب النظري لقضية تقسيم التوحيد عند ابن تيمية، ويبقى الجانب العملي التطبيقي، وهو ما يتعلق بالمسائل المتفرعة عن النظرية، وهي غالباً مسائل تتعلق بالقبور، كحكم السجود لها أو عندها، أو الطواف بها، أو الذبح لها، أو شد الرحال إليها، أو الدعاء عندها، أو الاستغاثة والتوسل، أو التبرك بها. فهذه خصصت لكل مسألة منها مصنَّفاً بحمد الله، ولكن منها ما بُحِث وكان جزءاً من رسالتي للدكتوراه، بيد أنه ربما يحتاج إلى إعادة نظر وتوسع أكثر، ومنها ما هو ناقصٌ يحتاج أن أكمله ثم أراجعه وأهذبه، ومنها ما وضعت مادته فقط دون ترتيب، أي يحتاج إلى صياغة وتبويب وتهذيب، فأسأل الله أن يوفقني في ذلك كله، وأن ييسر لي طباعة هذه الكتب والرسائل والأبحاث بمنه في ذلك كله، وأن ييسر لي طباعة هذه الكتب والرسائل والأبحاث بمنة

### الكَافِرَة الشَّافِية لِنَقْضِ اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْدِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّمانِية



#### منهجى في هذا الكتاب

وفيما يتعلق بمنهجي في هذا الكتاب أو الجزء الذي بين أيديكم، فهو المنهج نفسه الذي اتبعتُه في المجلد الأول من كتابي الكبير وهو تنوير الرب الإله، بل اتبعتُه في كتابي الكبير كله، وهو المنهج العلمي الموضوعي الاستقرائي، بحيث أولاً أتتبع دعاوى الخصم لا مِن كتب مَن ردوا عليه، وإنما من كتبه هو نفسه ومصادره، ثم أهذبها وأصوغها في قالب جديد دون أي تغيير على جوهرها، غاية ما هنالك أجعلها في تبويب جديد، أي على شكل أبواب وفصول ومباحث ومطالب. ثم أنظر فيها وفي أدلتها بإنصاف، فأذكر ما لها وما يرد عليها، وأزنها بميزان علمي وصين حسب القواعد المتبعة والمسائل المسطرة في علم أصول الفقه وفي غيره من العلوم، كعلوم القرآن، ومصطلح الحديث، والمنطق، مع الرجوع إلى العلوم الشرعية الأخرى كعلم التفسير، وشروح الحديث، وعلم الكلام، والعقيدة، والفقه، والعربية، وغيرها.

وكنت أرجع لأهل العلم ولأصحاب الفن والاختصاص في كل علم من هذه العلوم، فإن اتفقوا على المسألة محل البحث فبها ونعمت، وإن اختلفوا نظرتُ في أدلة كل فريقٍ ورجَّحت ما أراه راجحاً في ظني إن بدا لي الراجح، وإلا توقفت فيه تاركاً ذلك لغيري من أهل العلم أن ينظر ويرجح، على كلِّ هي تبقى مسائل مختلفاً فيها وتتجاذبها الأنظار كما هو معلوم.

وكنت أتجنب المصادرة على المطلوب، فأركِّز على النواقض التي تنقض دعوى الخصم معتمداً على أصول الخصم نفسه، ووفقا لمنهجه الذي يرتضيه من باب: «من فمك أدينك»، ولذا كنت أرجع في ذلك كله وأحاكم الخصم إلى كتبه هو نفسه وكتب من يرتضيهم وبالمنهج الذي يقبله هو، ولا أحاكمه

إلى كتب خصومه وأصولهم ومنهجهم لأن هذا مصادرةٌ على المطلوب وهو طبعاً غير مقبولٍ في الأبحاث فضلاً عن المناظرات والقضايا الجدلية، ولذا ابتعدت عنه كما ابتعدت عن منطق المناكفات، والمهاترات، والتكفير، والتضليل، والسبائب، والشتائم، حتى وإن كان الخصم كثيراً ما ينتهج هذا النهج السيئ، فضلاً عن مصادرته على المطلوب.

فهنا في هذا الكتاب وتطبيقاً لما سبق، استقرأتُ كلام ابن تيمية وأتباعه الذين احتجوا بآية الزخرف ﴿ وَلَين سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلْقَهُم لَيُقُولُنَّ اللَّهُ الله وأتبويبه في ومثيلاتها، وجمعت كلامهم في صعيدٍ واحد، ثم قمت بتحليله وتبويبه في فصول ومباحث ومطالب ومراصد ومسائل، ثم قمت بتحرير محل النزاع، ثم قمت بتفنيده بالأدلة والبراهين بشكل علمي وبتجردٍ وموضوعيةٍ إن شاء الله.

كما أني استقرأت كلام المفسرين سلفاً وخلفاً ممن تكلموا حول آية «الزخرف» ومثيلاتها، سواء أكانوا من المفسرين بالمأثور أو بالرأي، ولم أقتصر على المفسرين، بل ذكرت كلام العلماء الآخرين فيها من فقهاء وأصولين ومتكلمين ومحدثين ولغويين ونحويين وغيرهم، وأوردت ذلك كله ملخصا، بيد أني ركَّزت أكثر على كلام المفسرين لا سيما المفسرين بالمأثور، أي التي تهتم بتفاسير السلف من الصحابة والتابعين وأتباعهم الله الأن القوم - أعني السلفية - يدَّعون أنهم على الدعوة السلفية، وهي اتباع الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة.

ولكن لدى مقارنة فهم السلفية لآية «الزخرف» ومثيلاتها بفهم السلف، لم أجد أحداً من السلف فهم من تلك الآيات أن المشركين موحدون في الربوبية دون الألوهية، أصلاً لم يعرف أحدٌ من الصحابة ولا التابعين

# الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السِّدِلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّانِية



ولا أتباعهم أن التوحيد قسمان: توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية، وقد بسطنا ذلك في كتابنا الكبير.

وإنما غاية ما تدل عليه آية «الزخرف» ومثيلاتها - وهذا ما تبين لي وأثبته على طول هذا الكتاب - هو أنهم إن سئلوا عن الخالق وأعملوا عقولهم وتفكّروا وأنصفوا وأذعنوا فسوف يُقرُّون بأن الخالق هو الله سبحانه، أي أن إقرارهم بالله متوقفٌ على تحقُّق عدة شروطٍ بيَّنتُها بأدلتها في هذا الكتاب، ثم بينت بالأدلة أيضاً أن هذه الشروط لم تتحقق، وبالتالي فلا يتم استدلال ابن تيمية بهذه الآية ومثيلاتها على أن المشركين موحدون في الربوبية، لا سيما وأن هذا مخالفٌ لآياتٍ أخرى كما سترى.

بل إن استدلاله بآية الزخرف ونحوها مخالف لمنهج ابن تيمية سواء في دعواه أنه متبع لفهم السلف، فإنه لم يتبع فهمهم لهذه الآية ومثيلاتها كما سبقت الإشارة إليه، فضلاً عن أنه استخدم مجاز الحذف في فهم الآية، فزعم أن المراد ليقولن الله وحده، فقدَّر كلمة «وحده»، وهذا خلاف مذهبه ومذهب تلميذه ابن القيم من إبطال المجاز بكل أنواعه، واعتباره طاغوتاً كما بينته في هذا الكتاب.

#### شكر وتقدير

وفي الختام أتوجه بالشكر الجزيل لمن تبرع بتكلفة طباعة هذا الكتاب، وهم مجموعة الأستاذ الفاضل «مهنا حمد المهنا» - حفظه الله - بـ«الكويت»، وهم أهل علم وخيرٍ وبرِّ، جزاهم الله عنا خير الجزاء وبارك فيهم وفي ذويهم، وزادهم الله حرصاً على الدعوة إلى الله، وأخص بالذكر دار النشر التابعة لهم وهي «دار المنهل» - وأشكر القائمين عليها - التي تولت طباعة هذا

الكتاب، وأسأل الله أن يوفقهم لنشر المزيد من كتب العلم، وما فيه خيرٌ ونفعٌ للأمة الإسلامية فرَّج الله عنها جميعا، راجياً من المولى أن يجعلني وإياهم في عليين مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقا.

كما وأشكر كل من ساعدني في مراجعة هذا الكتاب، وهم في الواقع كثر قد لا أستطيع تعدادهم، وبعضهم تولى قراءة الكتاب كاملاً مرة أو مرتين، فأسأل الله تعالى لي ولهم التوفيق والسداد، وأن يجزيهم عني خير الجزاء بمنه وكرمه، وأن يدخلهم الجنة من غير حسابِ ولا سابقة عقاب.

كما وأسأل الباري عز وجل أن يكتب النفع بهذا الكتاب وبالذي قبله وبما سيطبع لاحقا، وأن يجعل كل ذلك خالصاً لوجهه الكريم، وأن يرزقني وإياكم الإخلاص والقبول، وأصلي وأسلم على البشير النذير والسراج المنير، سيدنا محمد سيد الخلق وحبيب الحق، وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# وكتبها وكتبها وليد بن صلاح الدين الزير بتاريخ ٢٨ صفر لعام ١٤٤٤ هـ الموافق ٢٠٢٢/٩/٢٤ م.

総 総 総

#### تمهيت

من المعلوم أن من أصول نظرية تقسيم التوحيد عند ابن تيمية أن المشركين كانوا موحدين في الربوبية، ولقد استدل ابن تيمية على ذلك بأدلة عديدة عقلية ونقلية من الكتاب والسنة، ولكن أشهر دليل عنده هو الآيات التي فيها أن المشركين لو سألتهم عن الخالق لأجابوا بأنه الله، وهذه الآيات تبلغ ثماني آيات وهي ما يلي:

- ١) ﴿ وَلَيِن سَأَلْنَهُم مَن خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْعَلِيمُ
   (١) ﴿ وَلَيِن سَأَلْنَهُم مَن خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْعَلِيمُ
   (١) ﴿ وَلَإِن سَأَلْنَهُم مَن خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَقَهُنَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْعَلِيمُ
  - ٢) ﴿ وَلَمِن سَأَلْنَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [الزخرف: ٨٧].
- ٣) ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴿ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ ال
- ٤) ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّن نَزَلَ مِن السَّمَآءِ مَآءً فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ السَّمَآءِ مَآءً فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللَّهَ ﴿ العنكبوت: ٦٣].
  - ٥) ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ [لقمان: ٢٥].
  - 7) ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ لِيَقُولُنَ ٱللَّهُ ﴾ [الزمر: ٣٨].
- ٧) ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَر وَمَن يُجْرِجُ ٱلْحَيّ

# الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْنِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمانِية



مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَيِّرُ ٱلْأَمْنُ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا نَنَقُونَ وَمَن يُدَيِّرُ ٱلْأَمْنُ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا نَنَقُونَ (اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّ

(أفَلُ لِيَنِ ٱلأَرْضُ وَمَن فِيهِ إِن كُنتُمْ تَعَامُون فِي سَيَقُولُونَ لِلَّهِ فَلُ أَفَلا تَذَكَّرُون فِيهَ ٱلْمَرْشِ الْعَظِيمِ فَلُ مَن رَّبُ ٱلسَّمَوَتِ ٱلسَّمِعِ وَرَبُ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ فَلُ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلُ أَفَلا لَنَقُون فَي عُلِيمِ مَلكُوت حَلِّ شَيْءِ وَهُو يَجِيرُ وَلَا لِلَّهِ قُلُ أَفَلا لَنَقُون فَي عُلَيمِ الله عَلَيْهِ عَلَى مَنْ بِيهِ عَلَيْهِ مَلكُوت حَلَّ شَيْءٍ وَهُو يَجِيرُ وَلَا يَجُارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعَامُونَ فَي سَيَقُولُون لِلَّهِ قُلُ فَأَنَى تُسْحَرُون فَي الله وَمنون: ١٤٥-٨٩].

وللاختصار سأطلق على هذه الآيات الثمانية في كتابي هذا كله «آيات الباب الثمانية»، فمتى قلت ذلك فالمراد بها الآيات الثمانية السابقة.

وقبل أن نناقش مدى دلالة هذه الآيات على ما يدعيه ابن تيمية من توحيد المشركين في الربوبية، نسرد نصوصه ونصوص سائر السلفية والوهابية الذين أوردوا هذه الآيات الثمانية أو بعضها، وذكروا ما استفادوه واستنبطوه منها، ولكن وللاختصار وعدم التكرار، لن أذكر سوى ما استفادوه واستنبطوه من تلك الآيات، دون أن أذكر الآيات نفسها مع أنهم ذكروها:

() ذكر ابن تيمية أن هذه الآيات دلت على أنه قد «كان المشركون يقرون بأن الله وحده خالق السماوات والأرض» (۱) ، «وما اعتقد أحد منهم قط أن الأصنام هي التي تنزل الغيث وترزق العالم وتدبره» (۲) ، و «لم يكونوا يعتقدون أنها تخلق الخلائق؛ أو أنها تنزل المطر أو أنها تنبت النبات» (۳) .

<sup>(</sup>۱) منهاج السنة النبوية (٥/ ٣٢٧)، وانظر: مجموع الفتاوي (١٤/ ٣٨٠).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۱/۹۱).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى (٣/ ٣٩٦)، وانظر: مجموع الفتاوى (١٠/ ٢٦٤)، درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٢/ ٢٢٦)، و(٩/ ٣٤٤).

وقال ابن القيم: "فإن عباد الأصنام كانوا مقرين بأن الله وحده خالق كل شيء وربه ومليكه ولكن لما لم يأتوا بتوحيد الألوهية وهو عبادته وحده لا شريك له لم ينفعهم توحيد ربوبيته" (۱). اهد. وقال أيضا: "... توحيد الربوبية الذي اعترف به مشركو العرب، ولم يخرجوا به عن الشرك" (۱). وقال أيضا: "يشاهدون فيها انفراد الرب تعالى بالتكوين والإيجاد وحده.. فإن هذا المشهد لا يدخل صاحبه في الإيمان.. فإن عباد الأصنام شهدوا هذا المشهد ولم ينفعهم وحده" (۱). اه.

- (3) وقال ابن أبي العز: «فإن المشركين من العرب كانوا يقرون بتوحيد الربوبية، وأن خالق السماوات والأرض واحد» ((3)).
- ٤) وقال الصنعاني: «ووبَّخهم منكراً عليهم شركهم به غيره، مع اعترافهم بأنَّه هو الرب وحده»(٥). اه.
- وقال ابن عبد الوهاب: «فهؤلاء المشركون يشهدون أن الله هو الخالق وحده لا شريك له، وأنه لا يرزق إلا هو، ولا يحيي ولا يميت إلا هو، ولا يدبر الأمر إلا هو...»(٦). اه.

<sup>(</sup>١) عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين لابن القيم (ص: ٤٦).

<sup>(</sup>٢) مدارج السالكين (١/ ٩٦).

<sup>(</sup>٣) طريق الهجرتين وباب السعادتين (ص: ٣٤٧)، وانظر أيضاً: بدائع الفوائد لابن القيم (٤/ ١٥٤٣)، طبعة عالم الفوائد.

<sup>(</sup>٤) شرح الطحاوية لابن أبي العز الحنفي (ص: ٨١)، طبعة دار السلام.

<sup>(</sup>٥) تطهير الاعتقاد للصنعاني (ص: ١٨).

<sup>(</sup>٦) كشف الشبهات للشيخ محمد بن عبد الوهاب (ص: ١٤)، وانظر أيضاً: معنى لا إله إلا الله، محمد بن عبد الوهاب (ص: ٢، ت.ش)، وشرح كشف الشبهات لمحمد بن إبراهيم آل الشيخ (ص: ٣٠).

# الكافِئة الشَّافِية لِنَة خِن السِّدِدَلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



- ٦) وقال ابن باز: «أما الربوبية فكانوا معترفين بها لله وحده» (١).
- وقال ابن عثيمين بأن المشركين «كانوا لا يستكبرون عن الإقرار بقلوبهم وألسنتهم بأن الله هو الخالق وحده، ولا يدّعون أن آلهتهم تخلق شيئاً» (٢). اه.
- ٨) وقال الألباني: «إذاً المشركون يؤمنون بتوحيد الربوبية... وإنما يعتقدون
   أن الخالق هو الله وحده لا شريك له»(٣). اهـ.
- وقال دمشقية: "ومن ظن أن المشركين لا يؤمنون بأن الله هو الخالق الرازق وحده فقد جهل القرآن وما كان عليه المشركون. فهم يعترفون بأن الله هو الرب وحده ثم مع ذلك يشركون به" (٤). اه. وقال أيضا: "... مع أن الإيمان بأن الله هو الخالق الرازق وحده هو إيمان فطري... إذ لم يخالف أبو جهل ولا أبو لهب هذه الحقيقة "(٥). اه.
- 1) وقال الغنيمان فهذه آياتٌ «كثيرةٌ تبين اعتراف المشركين بتوحيد الربوبية»(٦).

فالحاصل عند السلفية أن الآيات دلَّت على «أنهم كانوا يقرُّون بأنَّ الله

<sup>(</sup>١) العقيدة الصحيحة وما يضادها (ص: ١٣)، عبد العزيز بن عبد الله بن باز، الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، السنة السابعة العدد الثالث ١٩٧٥ م.

<sup>(</sup>٢) تقريب التدمرية (ص: ١٢٢).

<sup>(</sup>٣) موسوعة الألباني في العقيدة (٢/ ٨٠)، وانظر أيضاً (٢/ ١٧٧).

<sup>(</sup>٤) موسوعة أهل السنة لعبد الرحمن دمشقية (ص: ١٣٥).

<sup>(</sup>٥) موسوعة أهل السنة لعبد الرحمن دمشقية (ص: ٧١).

<sup>(</sup>٦) عقيدة التوحيد في القرآن الكريم، (ص٢٦٥، و٣٣٢)، محمد أحمد خليل ملكاوي، دار الزمان، ط١، ١٩٨٥م.

تمهيد

سبحانه وحده هو الخالق الرازق»<sup>(۱)</sup>، «فكلهم يعتقدون أن خالق العالم هو الله وحده و الله و الذي أقرَّت به الكفار جميعهم و الذي ولكن «صرفهم للعبادة لغير الله تعالى مناقضٌ لما يقتضيه ذلك الإقرار الذي نطقوا به من أن الله تعالى هو وحده الخالق الرازق»<sup>(1)</sup>.

ونصوص السلفية في ذلك كثيرة جدا<sup>(٥)</sup>، وحاصل ما سبق أن ابن تيمية وأتباعه يؤكدون أن مشركي العرب أقرُّوا بأن الله هو وحده الخالق الرازق الرب المدبر لا شريك له في ذلك بدليل قوله تعالى.. ﴿وَلَإِن سَاَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُمُ لَلْبَ فَوَلَهُ تَعَالَى. وَوَلَمِ السَّالِيَةُ مَّنَ خَلَقَهُمُ لَلْبَ اللهِ وَنحو ذلك من آيات الباب!! وإنما أشركوا في عبادته واتخاذ الآلهة من دونه ولكن دون أن يعتقدوا أن تلك الآلهة تخلق أو ترزق أو تدبر، وإذا كان الأمر كذلك فيكون توحيدُ الربوبية مبايناً لتوحيد الألوهية لكون المشركين مقرين بالأول دون الثاني، وإلا لكانوا مقرين بعين ما هم منكرون له، وهذا محالٌ لأنه تناقض.

والجواب عن هذا الاستدلال نجمله في الوجوه الأربعة الآتية ثم نفصلها على طول الكتاب بإذن الله، وهي:

<sup>(</sup>۱) مدخل لدراسة العقيدة الإسلامية (ص: ۲۲٦)، د عثمان جمعة ضميرية، مكتبة السوادي، ط۲، ۱٤۱۷هـ-۱۹۹٦م.

<sup>(</sup>٢) الإيمان حقيقته، خوارمه، نواقضه عند أهل السنة والجماعة (ص: ١١٥)، عبد الله الأثري، مدار الوطن، الرياض، ط١، ٢٠٠٣م.

<sup>(</sup>٣) جهود علماء الحنفية (١/٦١٦-١١٧)، نقلا عن محمود شكري الآلوسي (١٣٤٢هـ)، والإمام ابن أبي العز (٧٩٢هـ). وانظر أيضاً: عداء الماتريدية للعقيدة السلفية (٣/٧٧).

<sup>(</sup>٤) شبهات المبتدعة في توحيد العبادة (ص: ٢٨٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: أصول الدين عند الإمام أبي حنيفة (ص: (11))، محمد بن عبد الرحمن الخميس، دار الصميعي، السعودية. وسطية أهل السنة بين الفرق (ص: (10))، محمد باكريم محمد باعبد الله، دار الراية. والجموع البهية للعقيدة السلفية (1/0.0)، وتيسير العزيز الحميد (ص: (10))، وأضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن (10) (ع).

## الكافِرَة الشَّافِية لِنَةُ خِن السَّتِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



أولاً: إن استدلالكم بتلك الآيات الثمانية لا سيما بآيات سورة «المؤمنون» متوقف على صحة التباين بين لفظي الرب والإله، وهذا غير مسلم كما بسطناه بشكل مطوّلٍ في كتابنا «تنوير الرب الإله في دعوى التباين بين كلمتي الرب والإله»، حيث بيّنًا فيه أن الإله والرب يترادفان في كثيرٍ من الأحيان (۱)، وأتينا بشواهد على ذلك من الشعر والنثر والقرآن والأخبار ونصوص العلماء بمن فيهم السلفية أنفسهم.

ثانياً: ليس في آيات الباب الثمانية إقرارٌ محققٌ، وإنما إقرارٌ مستقبليٌّ معلَّقٌ على شروط، أي إن إقرارهم لم يحدث بعد وإنما سيحدث في المستقبل، وهذا ما تفيده السين في «سيقولون لله».

ثم إن هذا الإقرار معلقٌ على سؤالهم، وهل سألهم النبي أو لا؟ لا دليل على أنه سألهم، ومن زعم فعليه بالدليل، هذا فضلاً عن أن إقرارهم هذا معلقٌ على شروطٍ أخرى تُفهم من آيات الباب ومن غيرها، وحاصلها أنه إن سألهم عن الخالق وحاججهم فأقام لهم الأدلة العقلية على وجوده وأعملوا عقولهم في تلك الأدلة وأنصفوا وأذعنوا فسوف يقرون بالله، وإلا فلن يقروا به وهذا ما حدث فعلا؛ لأن هذه الشروط غير متحققة، إذ هم لم يُعملوا عقولهم ولو أعملوها لما عبدوا الأصنام، ولذلك ذكر الله في كثير من الآيات بأنهم لا يعقلون.

<sup>(</sup>۱) وهذا بحد ذاته دليلٌ على الترادف، لأن تكرار الترادف في بعض المواضع والأحيان هو دليلٌ على الترادف التام، فإن العادة تثبت بالتكرار، بل قيل تثبت بالمرة الواحدة في بعض الأبواب كباب الحيض، قال الإمام النووي في «المجموع شرح المهذب» (۲/ ٤٠١): «العادة في باب الحيض أربعة أقسام أحدها ما يثبت فيه بمرةٍ واحدةٍ بلا خلاف وهو الاستحاضة، (الثاني) ما تثبت فيه العادة بمرتين وفي ثبوته بمرةٍ واحدةٍ وجهان، الأصح الثبوت وهو قدر الحيض، (الثالث) لا تثبت بمرةٍ ولا مرات على الأصح وهو التوقف بسبب تقطع الدم..». وانظر: «نهاية المطلب في دراية المذهب» (١/ ٣٤٦)، و«التعليقة للقاضي حسين» (١/ ٥٥٦).

قد يقال: على التسليم بأن آيات الباب الثمانية ليس فيها إقرارٌ محققٌ بالله، ولكنْ ثمة أمران يقومان مقام هذا الإقرار، وهما:

الأمر الأول: سكوت المشركين عند تلاوة آيات الباب الثمانية، وهذا يدل على رضاهم بما دلت عليه تلك الآيات.

الأمر الثاني: أن الله يعلم أنهم سيُقرِّون لو سئلوا عن خالقهم، وهذا يدل على إيمانهم القلبي بالله.

ثالثاً وهو الأهم: أنه على التسليم بأنه سألهم وأقروا فليس في تلك الآيات أنهم أقروا بأن الله وحده هو الخالق، ولا أنهم أقروا بأنه لا خالق إلا الله، كما تنسبون إليهم ذلك، وإنما فيها أنهم سيقولون لله، دون كلمة «وحده» ولا نحوها، فمن أين أتيتم بها حتى زعمتم أنهم موحدون في الربوبية؟!!

رابعاً: إقرار المشركين بالخالق هو إقرارٌ لسانيٌّ منقوض، أي إن إقرارهم هو إقرارٌ لسانيٌّ فقط، وهذا غير كافٍ ما لم يقترن بالإذعان، وهم لم يذعنوا، وعلى التسليم بإذعانهم فهم قد نقضوه بكثيرٍ من النواقض، من نسبة الولد إلى الله، ونسبة التأثير إلى النجوم والكواكب والأصنام، إلى غير ذلك من النواقض.

بل إن آيات الباب الثمانية عارَضَتها آياتٌ أخرى أصرَحُ منها قد دلت على أنهم لا يؤمنون بربوبيته تعالى، وإلا لما أخرجوا النبي وأصحابه لا لشيء إلا لأنهم قالوا: الله ربنا، كما قال تعالى: ﴿ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِينرهِم بِغَيْرِ حَقِّ إِلَّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ﴾ [الحج: ٤٠].

وفيما يلى تفصيل هذه الوجوه الأربعة على طول هذا الكتاب، بحيث

# الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ « وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّم انية



نفرد كل وجهٍ منها بفصلٍ مستقل، فيكون لدينا أربعة فصول، وكل فصلٍ منها سينطوي غالباً على مباحث ومطالب ومراصد بحول الله.

وهذا أوان الشروع في الفصل الأول وبالله التوفيق.

総 総 総



فهذه الآيات الثمانية - لا سيما آيات سورة «المؤمنون» - لا يتم استدلالكم بها حتى تثبت المقدمة الأولى والأصل الأصيل الذي تقوم عليها نظرية تقسيم التوحيد برمتها، وهي أن لفظي الرب والإله متباينان، ولكن سبق أن بيَّنت أن هذه المقدمة غير مسلَّمة وأن هذا الأصل غير صحيح.

وقد خصصت المجلد الأول من أجل إثبات ذلك وهو بعنوان «تنوير الرب الإله في دعوى التباين بين كلمتي الرب والإله»، وبسطت ذلك بشكل مطوَّلٍ جداً في أكثر من ٦٠٠ (ست مئة) صحيفة بفضل الله، وأثبتُ في الكتاب المذكور أن لفظي الإله والرب أتى كلُّ منهما بمعنى الآخر في كثيرٍ من الآيات، أي أن الرب فيها جاء بمعنى الإله المعبود، والإله في آياتٍ أخرى جاء بمعنى الرب الخالق، أي أنهما مترادفان، وقد أقر بذلك ابن تيمية وكثيرٌ جاء بمعنى الرب الخالق، أي أنهما مترادفان، وقد أقر بذلك ابن تيمية وكثيرٌ

# الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السَّتِدُلَالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمانِية



من أتباعه أن هذا الترادف جاء في بعض تلك الآيات على الأقل، وقد نقلتُ نصوصهم بالتفصيل وأطلت في ذلك في كتابي آنف الذكر.

وهذا ما جعل ابن عبد الوهاب يقر بأن العلاقة بين الرب والإله وما اشتق منهما ليس التباين المطلق بل التباين المقيد، فهو يقول «اعلم أن الربوبية والألوهية يجتمعان، ويفترقان كما في قوله: ﴿قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴿ مَلِكِ النَّاسِ ﴿ وَكَمَا يقال رب العالمين وإله المرسلين، وعند الإفراد يجتمعان كما في قول القائل: من ربك، مثاله الفقير والمسكين نوعان في قوله: ﴿إِنَّمَا الصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَالْمَسَكِينِ ﴿ . . إذا ثبت هذا فقول الملكين للرجل في القبر: من ربك؟ معناه من إلهك؟ . . وكذلك قوله: ﴿ اللّهِ أَبِي رَبّا ﴾ من دِيكرِهم بِغَيْرِ حَقِّ إِلَّا أَن يَقُولُواْ رَبّنا اللّهُ ثُمَّ اسْتَقَدَمُوا ﴾ فالربوبية في هذا هي الألوهية وقوله: ﴿ وَاللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَمَ اللّه وقوله : ﴿ وَاللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عند الاقتران ﴾ (١) . اه ونقله عنه أتباعه ليست قسيمة لها، كما تكون قسيمة لها عند الاقتران ﴾ (١) . اه ونقله عنه أتباعه كما سبق .

# لا يسلَّم لكم أن الآية دالةٌ على أن المشركين موحدون في الربوبية سواء قلنا إن الرب والإله مترادفان أم لا

وسواء قلنا إن الرب والإله مترادفان كما هو مذهبنا، وهو ما أقر به ابن تيمية وأتباعه في بعض الآيات والأحاديث على الأقل، أو قلنا هما كلفظي الفقير والمسكين: فعلى كلا المذهبين فلا يتم استدلالكم بآية «المؤمنون» وهي

<sup>(</sup>١) الدرر السنية في الأجوبة النجدية (١/ ٧٢-٧٣).

قول ه تعالى: ﴿ فَلُ مَن رَّبُ السَّمَوَتِ السَّبَعِ وَرَبُ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴿ اللَّهِ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ السَّمَون الرب إن كان مرادفاً للإله، فستكون الربوبية مرادفةً للألوهية كما هو ظاهر، وبالتالي فالآية إن كانت دليلاً عندكم على إقرار المشركين بتوحيد الربوبية كما تقولون فعلا (۱)، فإن الآية نفسها ستكون دليلاً على إقرارهم بتوحيد الألوهية، لترادف الربوبية والألوهية، وعليه فسيكون المشركون موحدين في الربوبية والألوهية معا، وهو خلاف مذهبكم.

وإن كان الرب والإله كلفظي الفقير والمسكين إذا افترقا اجتمعا وإذا اجتمعا افترقا كما يقول ابن عبد الوهاب ومن تبعه فإن «الرب» في الآية يعني الإله المعبود والرب الخالق معا، لأن الرب جاء ذكره منفردا، والقاعدة عندكم أن الرب والإله إذا تفرقا - أي في الذكر - اجتمعا - أي في المعنى - فيكون السؤال هنا في آية «المؤمنون» عن الرب والإله معا، وبالتالي فإذا كنتم ترون أن هذه الآية دالة على أن المشركين أقروا بالله رباً واحداً وهو ما تسمونه بتوحيد الربوبية، فهي تدل أيضا - بحسب قاعدتكم «إذا افترقا اجتمعا» -على أنهم أقروا بالله إلها واحداً أي أقروا بتوحيد الألوهية كما تعبرون؛ لأن الرب في الآية جاء مفرداً فيكون المقصود بالرب والرب في الآية جاء مفرداً فيكون المقصود بالرب والرب غير موحدين فيها . !!

لا يقال: هذا الإشكال يرد على استدلالنا بآية سورة المؤمنون السابقة، ولكن لا يرد على استدلالنا ببقية آيات الباب كقوله تعالى: ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّن

<sup>(</sup>۱) انظر استدلالهم بآیة المؤمنون علی نظریة تقسیم التوحید عند ابن تیمیة في: مجموع الفتاوی (1/00) و (1/00) و وفتح المجید شرح کتاب التوحید (ص: ۱۳)، وموسوعة أهل السنة لعبد الرحمن دمشقیة (ص: ۱۰۵)، وجهود علماء الحنفیة (1/00) و (1/00) و إعانة المستفید شرح کتاب التوحید (1/00) المستفید شرح کتاب التوحید (1/00)

# الكافِهَة الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ» الثَّمَانِية



خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴿ [لَقَمَان: ٢٥]، وقول ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّن نَّزَلَ مِن السَّمَآءِ مَآءَ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ [العنكبوت: ٣٣]، وقوله ﴿ قُلُ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [يونس: ٣١].

ففي هذه الآيات لا يرد الإشكال السابق المتعلق بلفظ الرب، إذ هذه الآيات لا ذكر فيها للفظ الرب أصلا، وإنما فيها سؤالٌ عن الخالق والرازق، بل إن بقية آيات «المؤمنون» السابقة وهي قوله تعالى: ﴿قُلُ لِمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيها إِن كُنتُم تَعَلَمُون ﴿ وَهُ السابقة وهي قوله تعالى: ﴿قُلُ اللَّهُ وَهُ وَهُو فَيها إِن كُنتُم تَعَلَمُون ﴿ وَهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

نقول: هذا مردودٌ من وجهين:

الأول: أن الخلق والرزق والملك والتدبير كلها عندكم من صفات الربوبية لا الألوهية، وبما أننا أثبتنا بشكل مطولٍ أن الربوبية والألوهية مترادفان فقد عاد الإشكال السابق، وهو أن هذه الآيات كلها إن كانت دليلاً عندكم على إقرار المشركين بتوحيد الربوبية فهي أيضاً دليل على أنهم مُقرُّون بتوحيد الألوهية، لأن الربوبية والألوهية مترادفان.

# لا تُسمع دعواكم حتى تثبتوا التباين بين الألوهية والربوبية

إن دعواكم بأن المشركين موحدون في الربوبية ومشركون الألوهية: هي بحد ذاتها بحاجة إلى إثبات التباين بين الرب والإله حتى قبل أن تستدلوا

عليها، فما لم تثبتوا هذا التباين لا تستطيعون أن تدعوا هذه الدعوى ولا تُسمع منكم أصلا، بل لا تسمع أي دعوى من الدعاوى التي تقوم عليها نظرية تقسيم التوحيد العشرة: مثل أن الرسل بُعثوا بتوحيد الألوهية دون توحيد الربوبية، وأن الثواب والعقاب على توحيد الألوهية دون توحيد الربوبية إلى غير ذلك من الدعاوى.

فكلها لا تستقيم ولا تُسمع أدلتكم عليها أصلاً ما لم تقيموا الدليل على التباين المذكور، فإذا أقمتم الدليل الناهض عليه فحينئذ ننظر في أدلتكم على تلك الدعاوى، أما وأننا أثبتنا بطلان هذا التباين وسردنا جميع حججكم عليه ورددناها بالتفصيل ومن كتبكم في كتابنا آنف الذكر فلا تُسمع دعواكم هذه وهي أن المشركين موحدون في الربوبية مشركين في الألوهية، ولا تسمع غيرها من الدعاوى الأخرى المتعلقة بنظرية تقسيم التوحيد.

# آية ﴿إِذَا قِيلَ لَمُمُ لَآ إِلَهَ إِلَّا ٱللَّهُ يَسْتَكُمْرُونَ ﴾ تُبطل دعواكم.. وكذا آية ﴿أَجَعَلَ ٱلْأَلِمَةَ إِلَهَا وَحِدًا ﴾

الثاني: أن قوله تعالى: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ إِذَا قِيلَ لَمُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكُمْرُونَ وَلَا الشَّانِةِ السابقة على أن الصافات: ٣٥] يبطل استدلالكم بآيات الباب الثمانية السابقة على أن المشركين موحدون في الربوبية، لأن هذه الآية تدل على عكس ذلك سواء قلنا إن الإله والرب مترادفان، أو قلنا بأن الرب والإله إذا اجتمعا افترقا، وإذا افترقا اجتمعا.

وذلك لأنه إن قلنا بأن الإله والرب مترادفان فالأمر ظاهر، إذ معنى الآية يستكبرون عن قول لا رب إلا الله، ما دام أنهم يستكبرون عن قول لا إله إلا الله، إذ الإله والرب شيءٌ واحد. وإن قلنا بأن الإله والرب إذا افترقا

## الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



وبالتالي فإن آية «ص»، وكذا آية «الصافات» السابقة كما دلَّتا على أن مشركي العرب أنكروا أن يكون الإله واحدا، ولذلك استدللتم بهما على أنهم مشركون في الألوهية (۱)، فإنهما دلَّتا أيضاً وفي الوقت نفسه على أنهم أنكروا أن يكون الرب واحدا، أي أنهم مشركون في الربوبية أيضا، لما سبق بيانه وهو أن الإله فيهما جاء منفرداً فيعم الربَّ أيضاً لقاعدة إذا افترقا اجتمعا، وهو أي أنهم مشركون في الربوبية – عكس ما استنبطتموه من آيات الباب الثمانية.

حتى ولو لم تكن كلمة «رب» موجودةً في معظم الآيات الثمانية التي استدللتم بها على أن المشركين موحدون في الربوبية، فهذا لا يخلي ساحتكم من إثبات التباين بين كلمتي الرب والإله، لأن آية «ص» وآية «الصافات» السابقة وأمثالهما سوف تنسف استدلالكم بآيات الباب الثمانية كما صار واضحا.

فثبت بما سبق أنه لا يتم استدلاكم بآيات الباب الثمانية ولا حتى دعواكم بأن المشركين كانوا موحدين في الربوبية حتى تثبتوا التباين بين الربوبية والألوهية، وهو ما أبطلناه في كتاب ضخم مستقلٍ كما سبقت الإشارة إليه.

<sup>(</sup>۱) انظر استدلالهم بآیتی «ص» و «الصافات» فی: مجموع الفتاوی (۱/ ۹۱)، الفتاوی الکبری (۲/ ۵۲۰)، والقول السدید فی الرد علی من أنکر تقسیم التوحید (ص: ۲۳) و (ص: ۸۷)، وجهود علماء الحنفیة (۱/ ۱۹۲)، وتیسیر العزیز الحمید فی شرح کتاب التوحید (ص: ۱۲۲)، دار الصمیعی، الریاض.

كما أننا رأينا أنه حتى إن أخذنا بقول ابن عبد الوهاب وهو أن الرب والإله إذا افترقا اجتمعا، فإن هذا سينتج منه إما أن المشركين كانوا موحدين في الربوبية والألوهية إذا طبقنا هذه القاعدة على آية «المؤمنون» السابقة وهو قوله تعالى: ﴿فُلُ مَن رَّبُّ السَّمَوَتِ السَّبْعِ...﴾، أو سينتج أنهم مشركون في الربوبية والألوهية معا إذا طبقنا هذه القاعدة على آية «ص» وآية «الصافات» الربوبية والألوهية معا إذا طبقنا هذه القاعدة على آية أن ابن عبد الوهاب السابقتين، وكلا الأمرين خلاف نظرية تقسيم التوحيد، أي أن ابن عبد الوهاب في جوابه السابق (۱) هو كمن بنى قصراً وهدم مصرا، فصحيح أنه أجاب عن تلك الآيات والأحاديث التي تعارض نظرية تقسيم التوحيد، ولكنه في الوقت نفسه هدم النظرية برمتها كما رأينا!!!

# دعوى أن الرب في آية «المؤمنون» لا يصلح أن يكون شاملاً للإله

قد يقال: إن «الرب» وإن كان يأتي أحياناً بمعنى الإله، أو يشمل معناه الإله والرب معاً إذا جاء أحدهما منفرداً طبقاً لقاعدة إذا تفرقا اجتمعا، ولكن لا يلزم من ذلك كله اطراد ذلك في سائر الآيات والأحاديث لا سيما إذا كان السياق والقرائن والنصوص الأخرى تأبى ذلك كما هنا.

فإن الرب في آية «المؤمنون» لا يصلح أن يكون هنا بمعنى الإله ولا أن يكون شاملاً للإله والرب معا، وذلك لأن المشركين أبوا أن يقولوا لا إله إلا الله كما في آية «الصافات» وغيرها، ولم يأبوا الإقرار بأن الله ربُّ السماوات والأرض كما في آية «المؤمنون» وغيرها من آيات الباب.

وفي ذلك يقول ابن تيمية: «وقول صاحب الشرع أُمرت أن أقاتل الناس

<sup>(</sup>١) أي في قوله: اعلم أن الربوبية والألوهية يجتمعان، ويفترقان...

## الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّانِية



حتى يقولوا لا إله إلا الله، لم يقل حتى يقولوا أن لهم رباً، إذ هم عارفون بذلك، وإنما أمرتهم الرسل أن يصلوا معرفة التوحيد بمعرفة الربوبية والوحدانية فأبوا»(١).

فدل ذلك على أن المشركين العرب يفرِّقون بين الرب والإله، وإلا لكان إقرارهم بالرب الواحد وعدم إقرارهم بالإله الواحد تناقضاً منهم، ما دام الرب والإله بمعنى واحد عندهم كما تزعمون، ولكن هذا كله لا يمنع أو لا يعكر عليه أن يأتي الرب بمعنى الإله في بعض الآيات والأحاديث إذا دلت القرائن على ذلك كما في حديث «مَن ربك؟»، وكما في الآيات السابقة التي أجاب عنها ابن عبد الوهاب.

قلنا: أولاً: لا تناقض، إذ ليس في آية المؤمنون ولا في آيات الباب الثمانية إقرار من المشركين بأن الله هو ربهم فضلا عن أن يكون فيها إقرار بأن الله هو الرب وحده كما سيأتي بسطه في الفصل الثاني، غاية ما فيها أنهم إن سئلوا عن الخالق قالوا: الله، وهذا ليس إقرارا محققا وإنما هو إقرار معلق على شرط سؤالهم!!

ثم هذا الإقرار إن حدث منهم فلا توحيد فيه لخلوه من الإثبات والنفي أو القصر أو نحو ذلك مما يدل على التوحيد، وبالتالي فإن شهادتهم بأن الله خالق ورب لا يناقض امتناعهم من قول لا إله إلا الله، لأن مشكلتهم في التوحيد لا في مجرد إثبات الخالقية والربوبية والألوهية لله.

وبعبارة أخرى هم لا مشكلة عندهم في أن يشهدوا لله بأن إله ورب، فهذا القدر قد يقرون به، ولعل معظمهم يقرون به حتى ولو لم يكونوا موقنين به تعالى كما سيأتي، فنحن ما زعمنا أن العرب كانوا كلهم ملحدين

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٨/ ٥١٠).

أو معطلين أو منكرين لله، بل كما قال الشهرستاني من أن «معطلة العرب، وهم أصناف: ١- منكرو الخالق، والبعث، والإعادة.. وصنف منهم أقروا بالخالق وابتداء الخلق والإبداع، وأنكروا البعث والإعادة»(١)، إذن منهم منكرون لوجود الله أصلا، ومنهم - ولعل هذا هو المعظم - مؤمنون بالله، ولكنهم مشركون به تعالى، أي أنهم يثبتون وجود الله إلها وخالقاً ورباً ولكن لا يشهدون بأنه هو الخالق وحده، ولا أنه الإله وحده، ولا أنه الرب وحده.

والحاصل أن مشكلتهم أو شبهتهم إنما هي في توحيد الله لا في الشهادة له بالربوبية أو الألوهية، فهم لا يشهدون لله بأنه الإله وحده كما في آية ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا إِنَا قِيلَ لَمُمْ لَا إِلَكَ إِلّا الله يَسْتَكُمْرُونَ ﴿ الصافات: ٣٥]، فقد استكبروا عن شهادة أن لا إله إلا الله، تماما كما أنهم استكبروا عن الشهادة بأنه لا رب سواه بدليل قوله تعالى: ﴿وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبِّكَ فِي الْقُرْءَانِ وَمُدَمُ وَلَوًا عَلَى أَدْبَارِهِمْ نَفُولًا فَي الْقُرْءانِ وَمُدَمُ وَلَوًا عَلَى الشوكاني: ﴿وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبِّكَ فِي الْقُرْءانِ وَمُدَمُ وَلَوًا عَلَى الشوكاني: ﴿وَمِن قَبَائِح المشركين أنهم كانوا يحبون أن يذكر الهتهم كما يذكر الله سبحانه، فإذا سمعوا ذكر الله دون ذكر الهتهم نفروا عن المجلس، ولهذا سبحانه، فإذا شمعوا ذكر الله دون ذكر الهتهم نفروا عن المجلس، ولهذا قال الله: وإذا ذكرت ربك في القرآن وحده (٢٠). اه.

وقد بسطنا في كتابنا الكبير المزيد من الأدلة الكثيرة على أنهم غير موحِّدين في الربوبية، بل أتينا بإقرار كثيرٍ من السلفية أنفسهم بأن المشركين كان توحيدهم في الربوبية منقوصاً بل منقوضا (٣)!!

الملل والنحل (٣/ ٧٩).

<sup>(</sup>۲) فتح القدير للشوكاني (۳/ ۲۷۵).

<sup>(</sup>٣) انظر (ص: ٤٦٧).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّانِية



#### نصوص العلماء على أن المشركين يؤمنون بوجود الله ولكن يشركون في ألوهيته وربوبيته

هذه هي أصلاً حقيقة المشركين والوثنيين وهي إيمانهم بالله مع إشراكهم به غيره، فلا هم معطلون للصانع، ولا هم موحدون له، وإنما مشركون، بمعنى أنهم يؤمنون بوجود الصانع والخالق والإله والرب والمعبود من حيث الجملة، ولكن لا يؤمنون أنه الرب الخالق الواحد ولا الإله المعبود الواحد، وعلى هذا نص العلماء، لاسيما الحنفية منهم (١)، وفيما يلي بعض نصوصهم:

- ا) قال أبو البركات ابن الأنباري: «إنما تواردت الملل والشرائع بمعرفة التوحيد لا بمعرفة وجود الصانع «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله» فالدعوة إنما تواردت بمعرفة توحيده لا بمعرفة وجوده، ﴿وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَّ اللَّه ﴾، ﴿أَفِى اللّهِ شَكُّ ﴾، وإنـما وقـع الخلاف في نفي الشريك» (٢).
- ۲) قال الكاساني: "إن الكفرة أصناف أربعة صنف منهم ينكرون الصانع أصلا وهم الدهرية المعطلة، وصنف منهم يقرون بالصانع وينكرون توحيده وهم الوثنية والمجوس.."(").
- ٣) قال الشهرستاني: «ولهذا لم يرد التكليف بمعرفة وجود الصانع، وإنما ورد بمعرفة التوحيد ونفي الشريك، «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله»، ولهذا جعل محل النزاع بين الرسل وبين الخلق في التوحيد»،

<sup>(</sup>١) خصصت هنا الحنفية بالذكر رداً على بعض الوهابية الذين يحتجون بالحنفية في دفاعهم عن نظرية تقسيم التوحيد عند ابن تيمية مثل ابن قيصر الأفغاني في....

<sup>(</sup>٢) الداعي إلى الإسلام لابن الأنباري (ص: ٢٠٠).

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع (٧/ ١٠٢).

﴿ ذَالِكُم بِأَنَّهُ وَإِذَا دُعِى ٱللَّهُ وَحْدَمُ كَفَرْتُمْ وَإِن يُشْرَكُ بِهِ عَوْمِنُوأَ ﴾ الآيـــة، ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَحْدَمُ الشَّمَأَزَّتُ قُلُوبُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ ﴾، ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَحْدَمُ وَلَوْا عَلَى أَدْبَرِهِمْ نُفُورًا ﴾ "(١). اه.

فأفاد الشهرستاني أن المشركين بحسب هذه الآيات ينازعون في التوحيد مطلقا، حتى لو سلمنا أنه قسمان ربوبية والوهية، فهم ينازعون فيهما؛ حيث ينازعون في وحدانيته ربا كما أشار بذلك بآية ﴿وَإِذَا ذَكُرْتَ رَبَّكَ فِي ٱلْقُرُءَانِ وَحُدَمُ يَنازعون في وحدانيته إلها كما أشار إليه بآية ﴿ذَلِكُم بِأَنَّهُ وَإِذَا دُعِيَ اللّهُ وَحُدَمُ كَفَرْتُم كُم وليس كما زعم ابن تيمية أنهم ينازعون فقط في وحدانيته في الألوهية.

والطريف أن ابن تيمية احتج عدة مراتٍ بنص الشهرستاني هذا (٢) على أنه إقرارٌ من بعض الأشاعرة بأن معرفة الله أمر فطريٌ ضروريٌ لا يحتاج إلى استدلالٍ لأنه لم ينازع فيه أحد!!

والواقع أن الشهرستاني الذي استدل به ابن تيمية هو نفسه أقر في كتاب «الملل والنحل» أن ثمة من أنكر وجود الله حتى من العرب فقال: «معطلة العرب، وهم أصناف: ١- منكرو الخالق، والبعث، والإعادة: فصنفٌ منهم أنكروا الخالق والبعث والإعادة. وقالوا بالطبع المحيي، والدهر المفني... وصنفٌ منهم أقرُّوا بالخالق وابتداء الخلق والإبداع، وأنكروا البعث والإعادة» (٣).

<sup>(</sup>۱) نهاية الإقدام للشهرستاني (ص: ۱۲٤)، وانظر أيضاً: جهود أئمة الشافعية في تقرير توحيد العبادة (۱/۰٤)، رسالة دكتوراه بجامعة أم القرى لعبد الله العنقرى، لعام ۱٤۲۰ هـ.

<sup>(</sup>۲) انظر: درء تعارض العقل والنقل (۳/ ۱۲۹)، و(۷/ ۳۹۸)، موقف ابن تيمية من الأشاعرة (7)، مسائل العقيدة في كتاب التوحيد من صحيح البخاري (7)، مسائل العقيدة، جامعة الملك سعود، إعداد: يوسف الحوشان، العام الجامعي: ۱٤۱۸ه.

<sup>(</sup>٣) الملل والنحل (٣/٧٩).

### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْنِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمانِية



- قال الزيلعي -وغيره -: "والوثني وهو الذي يعبد غير الله تعالى يعتقد أن الله خالقه، وإنما يشرك مع الله تعالى غيره قال الله تعالى ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَق السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ [لقمان: ٢٥]»(١).
- ٥) قال السرخسي في شرح السير: «وعبدة الأوثان كانوا يقرون بالله تعالى، قال السرخسي في شرح السير: «وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ولكن كانوا لا يقرون بالله بقرون بالله عالى: ﴿إِذَا قِيلَ لَهُمْ لاَ إِلَهَ إِلَا اللهُ يَسْتَكُمْرُونَ ﴾ (٢). اهد.
- 7) قال الشيخ عبد الرحمن حبنكة: «أما إثبات أصل الربوبية فهم شركاء معنا فيه، ولكنهم افترقوا عنا: إمّا بإثبات أرباب متعددين غير الله تعالى يتقاسمون الخلق والتكوين، بينما نحن نثبت أن الله وحده الخالق ولا خالق سواه، وإما بإثبات آلهة غير الله تعالى لهم نوع تصرف في أمور الكون»(٣).

فهذه نصوص العلماء في أن مشركي العرب مقرون بالله بيد أنه ينازعون أو يشكون في وحدانيته سواء في الربوبية أو في الألوهية.

#### نصوص ابن تيمية وأتباعه على شرك كفار قريش في الربوبية والألوهية معا

فابن تيمية أشار إلى ذلك في بعض نصوصه، ومنها ما يلي:

<sup>(</sup>۱) انظر: تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق وحاشية الشلبي (1/ 1, وكذا في قرة عين الأخيار لتكملة رد المحتار على الدر المختار (1, 1)، وعمدة الرعاية بتحشية شرح الوقاية للعلامة اللكنوي (1, 1).

<sup>(</sup>٢) شرح السير الكبير للسرخسي (ص: ١٥٠)، الشركة الشرقية، وحاشية ابن عابدين (رد المحتار) (٢٢٦/٤).

<sup>(</sup>٣) العقيدة الإسلامية وأسسها للشيخ عبد الرحمن حبنكة (ص: ١٨١)، دار القلم، دمشق.

يقول ابن تيمية عن المشركين: «فكانوا يعرفون أن لهم رباً وإلها، ولكنهم ينكرون توحيد الإله وبعث رسله وشرائع دينه وبه وقع منهم الكفر»(١). اه.

وقال أيضا: «والقرآن كله يثبت توحيد الإلهية ويعيب عليهم الشرك. والمشركون لم يكونوا ينازعونه في الإثبات بل في النفي، فكان الرسول والمشركون متفقين على إثبات إلهية الله، كان الرسول ينفي إلهية ما سوى الله. والمشركون كانوا يثبتون إلهية ما سواه مع إلهيته» (٢). اه. بل «لا نزاع في ثبوت إلهية مولانا – جل وعز – لجميع العقلاء وإنما كفر من كفر بزيادة إله آخر» (٣).

فتأمل كيف أقرَّ ابنُ تيمية بأن المشركين كانوا يثبتون «لهم ربا وإلها، ولكنهم ينكرون توحيد الإله» بمعنى أنهم «كانوا يثبتون إلهية ما سواه مع إلهيته»، وكذا نحن نقول بأنه كانوا أيضاً ينكرون توحيد الرب، بمعنى أنهم كانوا يثبتون ربوبية ما سواه مع ربوبيته تعالى.

وأما الآيات الثمانية التي استدل ابن تيمية بها على أن المشركين موحدون في الربوبية فليس فيها سوى الاعتراف بربوبية الله دون الاعتراف بتوحيد الربوبية كما سيأتي بسطه (٤)، بل أشار إلى ذلك ابن تيمية نفسه في مواضع مثل قوله: «فإن المشركين كانوا يقرون أن الله خالقهم ورازقهم وهم يعبدون غيره» (٥)، وقوله: «وأما الربوبية فكانوا مقرين بها قال الله تعالى: ﴿وَلَهِنِ سَأَلْتُهُم مَّنْ خَلَق... ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٨/ ٥١١).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲۰/ ٤٥٦).

<sup>(</sup>٣) جهود علماء الحنفية (١/ ١٥٣)، نقلاً عن ملا على القاري في التجريد.

<sup>(</sup>٤) انظر (ص: ٢٣٦).

<sup>(</sup>٥) الفتاوي الكبري (٥/ ١٦١).

<sup>(</sup>٦) مجموع الفتاوى (١/ ٩١)، وانظر: القول السديد في الرد على من أنكر تقسيم التوحيد (ص: ٦٥).

#### الكافية الشَّافِية لِنَةُ خِن السِّيدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ « وَلَمْنِ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



فتأمل كيف اقتصر هنا على أنهم مقرون بربوبية الله وخالقيته، دون أن يأتي على ذكر التوحيد في الربوبية، بل صرَّح في موضع آخر بأن «كثيراً من أهل الشرك والضلال قد يضيف وجود بعض الممكنات أو حدوث بعض الحوادث إلى غير الله. . وهم مع شركهم وما يلزمهم من نوع تعطيل في الربوبية لا يثبتون مع الله شريكاً مساوياً له في أفعاله ولا في صفاته»(١).

وأقر عبد الرزاق البدر بأن آيات الباب ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ... ﴿ وَنحوها إِنما تدل على إيمانهم «بالخالق الرازق المدبر لشئون الخلق، فهذا من صفات الربوبية وخصائصها وقد آمن واعترف به المشركون، ثم هذا أيضاً ليس حكماً عاماً مطرداً على جميع المشركين إذ منهم من وُجد عنده حتى الشرك في الربوبية، ومنهم من آمن ببعض خصائص الربوبية دون بعض " ( ) . اه.

وليس هذا فحسب بل قال ابن تيمية صراحة: «والعرب وإن كانوا مشركين لم يكن الظاهر فيهم التعطيل للصانع وإن كان قد يكون في أضعافهم من هو من المرتابين في الصانع أو الجاحدين له..»(7). اه.

## لو كانت آيات الباب تسأل عن الإله: فهل إقرارهم «بأنه الله» توحيدٌ في الألوهية؟

أي لو فرضنا أن آيات الباب الثمانية جاءت بصيغة السؤال عن الإله، فهل سوف تستنبطون منها أن المشركين موحدون في الربوبية؟! أم أنكم ستقولون: لا تدل الآيات الثمانية على أن المشركين مقرون بتوحيد الألوهية،

<sup>(</sup>۱) درء تعارض العقل والنقل (٩/٣٤٧)، ونقله البدر في القول السديد في الرد على من أنكر تقسيم التوحيد (ص: ٧٨).

<sup>(</sup>٢) القول السديد في الرد على من أنكر تقسيم التوحيد (ص: ٧٧).

<sup>(</sup>٣) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٧/ ٧٢).

إذ التوحيد لا بد فيه من إثبات ونفي، وهذا ما ليس في آيات الباب، ولا فيها حصر الإلهية في الله، وإنما ستكون غاية ما تدل عليه هو إقرار المشركين بأن الله إله من جملة الآلهة التي يعبدونها؟!

والسؤال: لماذا اعتبرتم آيات الباب الثمانية متضمنة للتوحيد في الربوبية مع أنها لو جاءت بنفس الصياغة لكن فقط مع استبدال الإله بالرب لما اعتبرتم أنها متضمنة للتوحيد في الألوهية بحجة أن التوحيد لا بد فيه من حصر وإثبات ونفي؟!!

## لا تعارض بين آيات إقرار المشركين بالله وبين الآيات التي دلت على رفضهم للتوحيد

وبذلك يظهر أنه لا تعارض بين إقرارهم بأن الله هو الخالق والإله والرب والمدبر طبقاً لآية «المؤمنون» وغيرها، وبين إبائهم أن يشهدوا أن لا إله إلا الله طبقاً لآية «الصافات»، وإبائهم أن يشهدوا بأنه الرب وحده كما في آية «الإسراء».

نعم لا تعارض بين إقرارهم وإبائهم، لأنهما لم يتواردا على محل واحد، فإقرارهم واردٌ على أن الله خالق ورب وإله، فهذا يقرون به لأنهم في معظمهم - ليسوا منكرين للصانع، وأما إباؤهم فهو واردٌ على أنه هو وحده الخالق أو هو وحده الرب، أو هو وحده الإله، فهذا يأبونه لأنهم مشركون وليسوا موحدين، حالهم هو أشبه بحال النصارى فهم يشهدون بأن الله رب وإله وخالق، ولكن ليس هو واحدا، بل هو عندهم ثالث ثلاثة - تعالى الله عن ذلك - كما هو معلوم.

فثبت أنه لا تعارض البتة في موقف مشركي العرب من إقرارهم بالله خالقاً أو رباً أو إلها، وبين كونهم أبوا أن يقولوا لا إله إلا الله.

### الكافِهَة الشَّافِية لِنَةَ خِن السَّتِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ، «وَأَثِنْ سَأَلْتُهُ مْ» الثَّمَانِية



نعم الإشكال والتناقض يأتي حين تزعم أن آيات المؤمنون وأمثالها من آيات الباب الثمانية كقوله ﴿وَلَين سَأَلْتَهُم مَنْ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَّ اللَّه ﴿ [الزخرف: ١٨٧] تدل على أن المشركين مقرون بالله وحده الخالق!! أي مقرون بالتوحيد لتصطدم أنت مباشرة مع الآيات التي فيها رفضهم للتوحيد مثل قوله تعالى ﴿إِنَّهُم كَانُوا إِذَا قِيلَ لَهُمُ لَا إِلَه إِلَّا اللّه يَسْتَكُمْرُونَ ﴿ الصافات: ٣٥]!!

ثم لكي تفك هذا التعارض الموهوم تضطر إلى أن تقسم التوحيد إلى ألوهية وربوبية ثم تقول: هم أقروا بتوحيد الربوبية وأبوا الإقرار بتوحيد الألوهية!! والحال أنهم لم يُقروا بالتوحيد البتة، وإنما أقروا بالله ورفضوا توحيده مطلقا، وهذا معنى أنهم مشركون كما عبَّر عن ذلك القرآن في عشرات الآيات.

## لا يستبعد تناقض المشركين في عقائدهم كما أشارت آيات الباب نفسها

ثانياً: ولو سلمنا جدلاً أنهم متناقضون في ذلك، فهذا غير مسبتعد منهم، بل هذا هو الواقع فإن في عقائد المشركين تناقضاً كبيراً فالمشركون مثلاً أقروا – كما تقولون (١) – بأن الله هو المحيي المميت، ولكنهم ناقضوا أنفسهم فأنكروا إحياء الموتى للبعث والنشور، ﴿وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِى خَلْقَهُم قَالَ مَن يُحِي الْعِظْم وَهِي رَمِيمُ ﴿ فَا لَهُ إِلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

ولذا قيل في تفسير ﴿ وَلَهِ سَأَلْتَهُم مَّن نَّزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآء فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾: ﴿ إِذًا كيف يشركون به أصناماً لا تنفع ولا تضر؟

<sup>(</sup>١) جهود علماء الحنفية (١/ ١١٥).

<sup>(</sup>٢) انظر (ص: ٩١).

﴿ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ﴾: أي قل لهم: الحمد لله على ثبوت الحجة عليكم. بل أكثرهم لا يعقلون: أي إنهم متناقضون في فهمهم وجوابهم (١١).

« ﴿ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ﴾ على إنزاله الماء لإحياء الأرض أو على أنه ممن أقر بنحو ما أقروا به ثم نفعه ذلك في توحيد الله ونفى الشركاء عنه ولم يكن إقراراً عاطلاً كإقرار المشركين ﴿ بَلُ أَكُنَّهُمُ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ لا يتدبرون بما فيهم من العقول فيما نريهم من الآيات ونقيم عليهم من الدلالات » (٢).

أو «﴿لَيَقُولُنَّ» بدون تردد: ﴿اللهُ ﴿ تعالى - هو الذي فعل ذلك بقدرته. وقوله - سبحانه -: ﴿فَأَنَّ يُؤْفَكُونَ ﴾ تعجيبٌ من تناقضهم في أفعالهم، ومن انحراف في تفكيرهم، ومن تركهم العمل بموجب ما تقتضيه أقوالهم. أى: إذا كنتم معترفين بأن الله وحده هو الخالق للسموات والأرض، والمسخر للشمس والقمر، فلماذا أشركتم معه في العبادة آلهةً أخرى؟ ولماذا تنصرفون عن الإقرار بوحدانيته (٣).

أو المعنى «لأجابوك بأن الله تعالى هو الفاعل لذلك، فإذا قالوا هذا، فقل لهم أيها النبي: الحمد لله على قيام الحجة عليكم، وأن الله مصدر النعم كلها، ولكن أكثر هؤلاء المشركين لا يعقلون هذا التناقض الحاصل منهم، فتراهم يقولون بأن الله هو الخالق الرازق، ثم يقولون بوجود إله آخر معه، فيخالف فعلهم قولهم، وإقرارهم، ويعبدون مع الله تعالى وثناً أو حجراً أو معدناً لا يتمتع بحقائق الألوهية، ولا ينفعهم شيئاً، ولا يضرهم إن تركوا عبادته. إن هذا لونٌ من ألوان الحماقة والخرافة والطيش والبدائية القائمة»(٤).

<sup>(</sup>١) أيسر التفاسير للجزائري (٤/ ١٥٠).

<sup>(</sup>٢) تفسير النسفى «مدارك التنزيل وحقائق التأويل» (٢/ ٦٨٥).

<sup>(</sup>٣) التفسير الوسيط لطنطاوي (١١/٥٥).

<sup>(</sup>٤) التفسير الوسيط للزحيلي (٣/ ١٩٧٩).

### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السَتِدْلَالِ ابْنِ تَمْنِيّة بِأَيَاتِ «وَلَثِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمانِية



وهكذا نرى أن المشركين فعلاً متناقضون كما أشار إليه البيان الإلهي في ختام بعض آيات الباب كما في قوله ﴿بَلْ أَكَنَّرُهُم لَا يَعْقِلُونَ﴾، وقد ذكر ذلك بعض المفسرين كما سبق، ثم العجب منكم فأنتم تتهمون كبار علماء المسلمين من الأشاعرة بالتناقض في مسألة الصفات ونحو ذلك(١) حتى ألَّفتم كتباً في ذلك(٢)، فكيف تنزِّهون المشركين عما تتهمون به كبار علماء المسلمين؟!!

<sup>(</sup>١) انظر: موقف ابن تيمية من الأشاعرة (ص: ٨٨١).

<sup>(</sup>٢) مثل كتاب: مقالات في تناقضات الأشعرية لمؤلفه محمد براء ياسين.



لدى التدقيق في صيغ آيات الباب الثمانية لا نجد فيها إقراراً محققاً من المشركين بالله، وإنما غاية ما فيها هو إقرارٌ مستقبليٌّ معلقٌ على شروط، نعم قد يقال إن الآيات الثمانية أشارت إلى معرفتهم القلبية بالله، فضلاً عن أن سكوتهم عند تلاوتها يدل على رضاهم بمضمونها، ونبسط ذلك في ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: إن إقرارهم هو إقرارٌ مستقبلي.

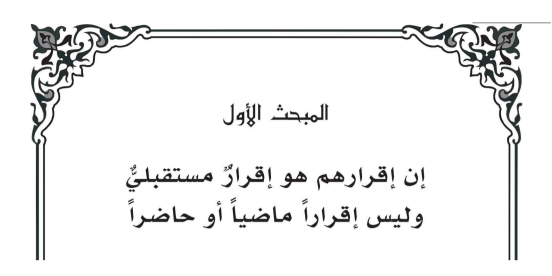
المبحث الثاني: إن إقرارهم هو إقرارٌ معلَّقٌ على شروط.

المبحث الثالث: ما قد يقوم مقام إقرارهم، وهو أمران:

الأول: سكوتهم عند تلاوة آيات الباب الثمانية يفيد رضاهم بمضمونها.

الثاني: معرفتهم القلبية بالله التي دلَّت عليها آيات الباب الثمانية.

وفيما يلي بسط هذه المباحث الثلاثة وبالله التوفيق.



جاءت بعض آيات الباب الثمانية بالتصريح بأن إقرار المشركين بالله ليس إقراراً حاضراً ملازماً لهم وإنما هو إقرار مستقبلي، وذلك كقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرُزُقُكُم مِّن السَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ ... ﴿ فَسَيَقُولُونَ اللّهِ فَقُلُ أَفَلًا نَنْقُونَ ﴾ [يونس: ٣١] وقووله: ﴿ قُلُ لِمَنِ ٱلْأَرْضِ ... ﴿ سَيَقُولُونَ لِللّهِ قُلُ أَفَلًا تَذَكَّرُونَ ﴿ قُلُ مَن رَبُّ السَّمَوَتِ ﴾ . . ﴿ سَيَقُولُونَ لِللّهِ قُلُ مَن يَبُّ السَّمَوَتِ ﴾ . . ﴿ سَيَقُولُونَ لِللّهِ قُلُ مَن يَبِهِ مَلَكُوتُ كُلّ مَن السَّمَوَتِ ﴾ . . ﴿ سَيَقُولُونَ لِللّهِ قُلُ فَأَنّ تُسْحَرُونَ ﴿ آلِهُ مَن المؤمنون: ٨٤ -٨٩].

فهذه الآيات نفسها دلت على أن المشركين غير مقرين بالله في الماضي أو في الحال، ولكن سيقرون به في المستقبل، بدليل السين في قوله تعالى: ﴿ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ ﴾ في آية "يونس"، وفي قوله ﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ﴾ في آيات "المؤمنون"، ومعلوم أن هذه "(السين) حرف استقبال" أي إن إقرارهم بالله سيكون في المستقبل.

<sup>(</sup>۱) الجدول في إعراب القرآن (۱۸/ ۲۰۱)، محمود صافي (ت: ۱۳۷۱هـ)، دار الرشيد، دمشق – مؤسسة الإيمان، بيروت، ط٤، ١٤١٨ هـ. وانظر أيضاً: إعراب القرآن للدعاس (٢/ ٣٣٧)، دار المنير ودار الفارابي – دمشق، ط١، ١٤٢٥ هـ.

وبالتالي فمن الخطأ بمكانٍ تنزيل إقرارهم المستقبلي محل الإقرار الحالي كما فعل ابن تيمية، حيث استنبط من آيات الباب أن المشركين قالوا فعلاً: إن الله خالقهم وخالق كل شيء، والواقع أن الآيات لا تدل على ذلك كما رأينا.

لا يقال: كون الله يخبر بأنهم سيقولون بأن الله هو خالقهم فهذا ينزل إقرارهم المستقبلي منزلة الإقرار الحالي؛ وذلك لأن خبر الله لا يتخلف سواء كان خبره عن الماضي أو الحاضر أو المستقبل. لأننا نقول: هذا يكون صحيحاً لو لم يعلق إقرارهم على سؤال النبي لهم وعلى شروط أخرى، وهو ما سيأتي بسطه في المبحث الثاني.

حتى لو فرضنا أنهم سيُقرُّون في المستقبل بالخالق دون أن يسألهم، فهذا غايته أنهم في المستقبل سيقرون بالخالق وأما حالياً فلا، أي أن الآيات نفسها تفيد أنهم غير مقرين بالله في الحال، وهو عكس ما تدعون.

ثم لو فرضنا أن الآيات جاءت بالسؤال عن إلههم فقالوا إلهنا هو الله فهل هذا ستعتبرونه إقرارا بتوحيد الألوهية؟ كيف؟! وأنتم من يقر بلا إله إلا الله فعلاً لا تعتبرونه موحداً في الألوهية إلا بعد تحقيقه لثمانية شروط كما سيأتي سطه(١).

#### ثلاثة أمورٍ تؤيد أنهم أن إقرارهم بالله أمرُّ مستقبلي

والحاصل مما سبق أن الآيات دلت على أن إقرارهم بالله هو إقرار مستقبلي لا حالى، ويؤيد ذلك أمور:

<sup>(</sup>۱) انظر (ص: ۳۳۸–۳۳۹).

### الحَافِرَة الشَّافِية لِنَقْضِ السَتِدُلَالِ ابْنِ تَمْمِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



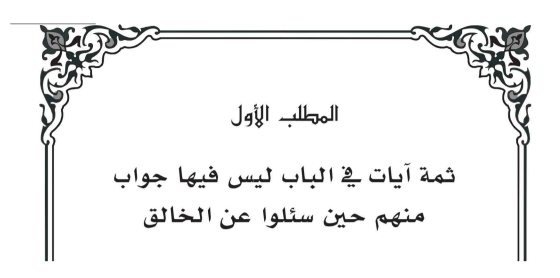
الأمر الأول: إن ثمة آياتٍ في الباب ليس فيها جوابٌ منهم حين سئلوا عن الخالق.

الأمر الثاني: إن ثمة آياتٍ تفيد أنهم يشككون في وجود الله فضلاً عن تشكيكهم. في صفاته تعالى العلية، هذا بالإضافة إلى مقالات أخرى غاية في السوء قالوها في حق الله سبحانه.

الأمر الثالث: إن كثيرا من العلماء حملوا آيات الباب الثمانية على معرفة الإنسان بربه حتى ولو كان كافرا أو مشركا.

وفيما يلى بسط هذه الأمور الثلاثة كل منها في مطلب.





وبيانه أن ثمة آيات مشابهة لآيات الباب الثمانية، جاء فيها السؤال عن الخالق، ولكن الجواب لم يكن من المشركين مطلقا، أي لا جواب منهم محقق، ولا حتى معلق كما في آيات الباب الثمانية، بل أمر الله فيها رسولة بالجواب، وثمة آيات أخرى أمر الله فيها رسولة أن يسأل المشركين عن الخالق، وليس فيها جواب أصلا، وهناك آيات أخرى لا يأمر الله رسولة أن يسأل المشركين بل هو تعالى نفسه يوجه سؤالا للمشركين عن الخالق، ثم لا يذكر لها جوابا أيضا، وثمة آيات تسأل: هل ثمة إله معه؟ ولا جواب فيها أيضا.

فإذا كان المراد من السؤال عن الخالق في آيات الباب الثمانية هو - كما زعمتم - أن يتدرج بهم إلى الإقرار بتوحيد الألوهية بعد أن يقروا بتوحيد الربوبية بحجة أن الأول لازم عن الثاني فما المراد من تلك الآيات كلها التي فيها سؤال عن الخالق وليس فيها جوابٌ منهم؟!

ولبيان ذلك نقول: لدينا أربع مجموعات من الآيات التي فيها سؤالٌ عن الخالق، ولا يوجد فيها جوابٌ، وهي ما يلي:

#### الكافِرَة الشَّافِية لِنَقْضِ اسْتِدْلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية

المجموعة الأولى: آيات فيها أمرٌ بالسؤال عن الخالق ثم أمرٌ بالجواب بأنه الله.

المجموعة الثانية: آيات فيها أمرٌ من الله لرسوله أن يسأل عن الخالق، ولا جواب فيها!

المجموعة الثالثة: آيات يسأل الله نفسه عن الخالق، ولا جواب فيها! المجموعة الرابعة: آيات تسأل: هل ثمة إله أو رب معه؟ ولا جواب فيها أيضا.

وفيما تفصيل لهذه المجموعات الأربعة من الآيات:

#### أولاً: آيات فيها أمرُّ بالسؤال عن الخالق ثم أمرُّ بالجواب بأنه الله

هذه هي المجموعة الأولى، وهي الآيات التي جاء فيها السؤال عن الخالق والرازق ونحو ذلك من صفات الربوبية، ولكن الجواب لم يكن من المشركين بل أَمَر اللهُ رسولَه بالجواب بأنه الله بعد أن أمره بالسؤال عن الخالق، طبعاً هذا الأمر هو أمرٌ من حيث الظاهر لتشريف الأمة كما سيأتي بيانه (۱)، وإلا فالمراد هو تلاوة هذه الآيات على مسامع المشركين، وإليكم طائفة من تلك الآيات:

- (1) ﴿ قُلْ مَن يُنجِيكُم مِن ظُلُمُنتِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً لَمِن أَنَجَينًا مِنْ هَذِهِ عَلَى مَن ٱلشَّكِرِينَ ﴿ قُلُ ٱللَّهُ يُنجِيكُم مِّنْهَا وَمِن كُلِ كَرْبٍ ثُمَّ أَنتُم تُشْرِكُونَ لَكُونَ مِنَ ٱلشَّكِرِينَ ﴿ قُلُ ٱللَّهُ لَيُعَجِيكُم مِّنْهَا وَمِن كُلِ كَرْبٍ ثُمَّ أَنتُم تُشْرِكُونَ لَكُونَ مِنَ ٱللَّنعام: ٣٣- ٦٤].
- ٢) ﴿ قُلْ هَلْ مِن شُرَكَآيِكُمْ مَن يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُمُ ۚ قُلِ ٱللَّهُ يَحْبَدُؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُمُ ۚ فَأَنَى تُوْفَكُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَاكُمُ اللَّهُ عَلَاكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَي

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ١٤١).

- ٣) ﴿ قُلُ مَن يَرْزُقُكُمْ مِّنِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُلِ ٱللَّهُ ﴾ [سبأ: ٢٤].
- ﴿ قُلْ مَن رَّبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُلِ ٱللَّهُ قُلْ أَفَا تَّخَذْتُم مِّن دُونِهِ ۚ ٱلْلِيَاءَ لَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِم فَلَ مَن رَّبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُلِ ٱللَّهُ قُلْ أَفَا أَغَذْتُم مِّن دُونِهِ ۚ ٱلْلِيَاءَ لَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِم نَفْعًا ﴾ [الرعد: ١٦].
- ٥) ﴿قُل لِمَن مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُل لِللَّهِ كَنَبَ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْفِيكَمَةِ لَا رَبِّبَ فِيدٍ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا ٱنفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﷺ إِلَى يَوْمِنُونَ ﷺ [الأنعام: ١٢].

ففي هذه الآيات سؤالٌ عن المغيث المنجي، وعن الخالق، والرازق، والرب، والمالك، وليس فيها جوابٌ من المشركين مطلقا، أي لا جواب محقق ولا معلق، ولا جواب حالي ولا مستقبلي، وهذه الآيات الخمسة تتفق مع آيات الباب الثمانية، حيث كلها - أي الآيات الخمسة والثمانية - لا جواب فيها محقق من المشركين، وإنما تزيد الآيات الثمانية على الخمسة أن فيها جواباً مستقبلياً معلقاً على سؤالهم.

#### قيل: لم يذكر جواب المشركين في الآيات الخمسة لأنه لا جواب لهم سواه

أو «لَمَّا كان هذا الجواب جواباً يقر به المسؤول ويعترف به ولا ينكره أمره عَلَيْ أن يكون هو الذاكر لهذا الجواب تنبيها على أنهم لا ينكرونه

<sup>(</sup>۱) جامع البيان (۱۳/ ٤٩٣)، طبعة هجر.

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



البتة »(١) ، «إذ لا جواب إلا هذا الذي وقعت المبادرة إليه »(٢).

"وذلك أن الكفار لا ينكرون أن الله خالق السموات والأرض والمخلوقات. . . فإذا أجاب النبي على عن هذا السؤال بقوله: الله، لم ينكروا هم ذلك، ويصير كأنهم قالوا ذلك، ثم ألزمهم الحجة، فقال: ﴿ قُلِ اللهُ قُلُ اللهُ عَن دُونِهِ ۚ أَوْلِيآ اللهُ عَني : الأصنام لا يملكون لأنفسهم ضراً ولا نفعا، فكيف لغيرهم "(٣).

"وهذا يدل على اعترافهم بأن الله هو الخالق وإلا لم يكن للاحتجاج بقوله: ﴿قُلُ أَفَاتَغَذْتُم مِن دُونِهِ اَوْلِيَآهَ معنى الله عنى كانوا "يعترفون بخلقه سبحانه جميع ذلك. . ﴿وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَن نَزَلَ مِن السَّمَآءِ مَآء فَأَحْيَا بِهِ ٱلأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ [العنكبوت: ٦٣] (٥).

#### بيان أنه لم يذكر جواب المشركين عن الخالق في الآيات الخمسة.. لترددهم

قلنا: ما قاله الطبري وغيره ممن سبق: خلاف ظاهر الآية، إذ ظاهرها أن المشركين لا يجيبون، بل الله يأمر رسولَه بأن يجيب. بدليل أن الطبري نفسه في تفسيره لآية «سبأ» يقول: من يرزقكم من السموات والأرض... وترك الخبر عن جواب القوم استغناء بدلالة الكلام عليه، ثم ذكره، وهو: فإن قالوا: لا ندري، فقل: الذي يرزقكم ذلك الله (٢). اهـ

<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب (١٩/ ٣٢).

<sup>(</sup>٢) تفسير البحر المحيط (٥/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٣) التفسير البسيط للواحدي (٢١/ ٣٢٩).

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن، للإمام القرطبي (٤٦/١٢)، طبعة الرسالة.

<sup>(</sup>٥) ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل لأبي جعفر الغرناطي (٢/ ٣٨١).

<sup>(</sup>٦) جامع البيان (١٩/ ٢٨٣).

فصرح الطبري أنهم يحتمل ألا يجيبون، فيجيب عنهم الرسول على وبالتالي فهذا يعين ما سيأتي ذكره من أنهم في بعض الأحيان يجيبون - إن سألهم عن الخالق - كما في آيات الباب الثمانية، وفي بعض الأحيان لا يجيبون، أو على الأقل يترددون، كما في الآيات الخمسة كآية «الرعد» و «سبأ».

وأما قول الرازي: «لَمَّا كان هذا الجواب جواباً يقر به المسؤول ويعترف به . . . »، فالجواب عنه أن الرازي نفسه يقول في آية «يونس»: ﴿قُلْ هَلْ مِن شُرِكَآ إِلَى ٱلْحَقِّ قُلِ ٱللّهُ يَهُدِى لِلْحَقِّ ﴾: «لِمَ أَمر رسولَه بأن يعترف شُرَكَآبِكُم مَن يَهْدِى إِلَى ٱلْحَقِّ قُلِ ٱللّهُ يَهُدِى لِلْحَقِّ ﴾: «لِمَ أَمر رسولَه بأن يعترف بذلك، والإلزام إنما يحصل لو اعترف الخصم به؟ والجواب: أن الدليل لما كان ظاهراً جليا، فإذا أُورد على الخصم في معرض الاستفهام، ثم إنه بنفسه يقول الأمر كذلك: كان هذا تنبيهاً على أن هذا الكلام بلغ في الوضوح إلى حيث لا حاجة فيه إلى إقرار الخصم به، وأنه سواء أقر أو أنكر، فالأمر متقرر ظاهر»(١). اه.

إذن النكتة في قوله ﴿قُلِ اللَّهُ ﴾ أن الأمر متقررٌ، وهو أن الله هو الخالق المدبر الرازق وهو من يفعل ذلك، وسواء أقر المشركون أو السامعون بذلك أم لا، أي ليس بالضرورة أن يكون المستمع مُسلِّما بأن الله هو الفاعل لذلك.

وأما قول الواحدي: «وذلك أن الكفار لا ينكرون أن الله خالق السموات والأرض والمخلوقات...»، فليس فيه أنهم يقرون بالخالق وحده، وإنما غايته الإقرار بالخالق كما سيأتي بيانه في كلامنا عن الواحدي وموقفه من نظرية تقسيم التوحيد (٢)، بل الواحدي نفسه أشار إلى أن المشركين لا يسلمون بأنه

<sup>(</sup>۱) مفاتيح الغيب (۱۷/۹۳).

<sup>(</sup>٢) انظر (ص: ٣٦٤).

#### الكافِرَة الشَّافِية لِنَقْضِ اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّانِية



تعالى هو المتفرد بالخلق والضر والنفع، حيث قال في آخر نصه السابق: ﴿ وَلَوْ اللَّهُ قُلُ أَفَاتَّغَذْتُم مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيآ مَن عني: الأصنام لا يملكون لأنفسهم ضراً ولا نفعا، فكيف لغيرهم ».

وأما قوله "فإذا أجاب النبي على عن هذا السؤال بقوله: الله، لم ينكروا هم ذلك، ويصير كأنهم قالوا ذلك، ثم ألزمهم الحجة... " فالجواب أن الواحدي نفسه قال بعد ذلك نقلا عن ابن الأنباري: "وبخهم أجعلوا لله شركاء خلقوا مثل ما خلق الله، فتشابه خلق الشركاء بخلق الله عندهم؟ وهذا الاستفهام إنكارٌ لذلك، أي ليس الأمر على هذا حتى يشبه الأمر، بل إذا فكروا بعقولهم وجدوا الله هو المنفرد بالخلق، وسائر الشركاء لا يخلقون خلقاً يتشابه بخلق الله، وإذا كانوا بهذه الصفة ألزمتهم الحجة"(١). اه.

فأفاد أن الحجة تلزمهم إذا فكروا وأعملوا عقولهم فحينها سيقرون بأنه الخالق وحده، وإلا فسوف يستمرون على عنادهم وكفرهم وجحودهم وشركهم في الربوبية والألوهية معا.

وأما ما جاء في ملاك التأويل للغرناطي من قوله: «يعترفون بخلقه سبحانه جميع ذلك...»، فجوابه أنه لم يذكر أنهم يعترفون بأنه الخالق وحده بل تتمة كلامه فيه أنهم نقضوا ذلك بإثبات الشريك له، حيث قال: «فاعترافهم بهذا ثم يجعلون له تعالى الند والشريك عدول واضح بعد قيام الحجة عليهم، فقيل هنا: ﴿بَلُ هُمُ قَوْمٌ يُعَدِلُونَ﴾ (٢).

وأما قول أبي حيان: «إذ لا جواب إلا هذا الذي وقعت المبادرة إليه»، فالجواب عنه أن أبا حيان نفسه يقول في تتمة كلامه السابق: «ويجوز أن

<sup>(</sup>١) التفسير البسيط (١٢/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٢) ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل (٢/ ٣٨١).

يكون تلقيناً، أي: إن كفُّوا عن الجواب فلقَّنهم، فإنهم يتلقَّنُونه ولا يقدرون أن ينكروه»(١).

وأما قول القرطبي: «هذا يدل على اعترافهم بأن الله هو الخالق...»، فالجواب أن القرطبي نفسه يقول في آية «الرعد»: «أمر الله تعالى نبيه على أن يقول للمشركين: ﴿قُلُ مَن رَّبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ﴾، ثم أمره أن يقول لهم: هو الله، إلزاماً للحجة إن لم يقولوا ذلك، وجهلوا من هو»(٢). اهد.

أيضا القرطبي يقول عند قوله تعالى ﴿قُلُ مَن يَكَاوُكُم بِالنّيلِ وَالنّهَارِ مِنَ السَّمْنَ ثُلُ هُمْ عَن ذِكْرِ رَبِّهِم مُّعْرِضُون ﴿ اللّهِ الخطاب لمن اعترف منهم بالصانع، أي إذا أقررتم بأنه الخالق، فهو القادر على إحلال العذاب الذي تستعجلونه (٣). اهد. فأفاد القرطبي في كلا النصين أن إقرارهم بالخالق أمرٌ مشكوكٌ فيه.

فهذه النصوص الأخيرة للرازي وأبي حيان والقرطبي وكذا نصوص أخرى للمفسرين تبين أن الله - في الآيات الخمسة السابقة - أمر نبيه بالإجابة نيابة عن المشركين في حال ما إذا أحجموا عن الإجابة أو ترددوا أو تلعثموا أو نحو ذلك، وفيما يلى مزيداً من نصوص المفسرين التي تدل على ذلك:

- ا فقال السمعاني: «وقوله: ﴿قُلِ اللهُ ﴾، يعني: إن لم يقولوا: إن رازقنا هو الله تعالى» (٤). اهد.
- ٢) وقال الزمخشري في آية «سبأ»: «ثم أمره بأن يتولى الإجابة والإقرار

<sup>(</sup>١) تفسير البحر المحيط (٥/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن للإمام القرطبي (١٢/ ٤٧).

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن للإمام القرطبي (٢٠٨/١٤).

<sup>(</sup>٤) تفسير السمعاني (٤/ ٣٣٢).

#### الكافية الشَّافِية لِنَة نِن اسْتِدْلالِ ابْنِ تَمْنِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



عنهم بقوله: يرزقكم الله. وذلك بالإشعار بأنهم مقرُّون به بقلوبهم، إلا أنهم ربما أبوا أن يتكلموا به؛ لأن الذي تمكَّن في صدورهم من العناد وحب الشرك قد ألجم أفواههم عن النطق بالحق مع علمهم بصحته، ولأنهم إن تفوَّهوا بأن الله رازقهم، لزمهم أن يقال لهم: فما لكم لا تعبدون من يرزقكم، وتؤثِرون عليه من لا يقدر على الرزق؟ ألا ترى إلى قوله: ﴿قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمَّع وَٱلْأَبْصُرَ على عليه من لا يقدر على الرق؟ ألا ترى على قوله: ﴿قُلُ مَن يَرْزُقُكُم مِّن ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمَّع وَٱلْأَبْصُر كانوا يقرُّون بألسنتهم مرَّة، ومرَّة كانوا يتلعثمون عناداً وضراراً وحذاراً من إلزام الحجة»(۱). اه.

- ٣) وقال الزمخشري في آية «الرعد»: ﴿ قُلِ اللّهُ ﴾، حكاية لاعترافهم وتأكيد له عليهم... ويجوز أن يكون تلقينا، أي: إن كعُّوا عن الجواب فلقَّنهم، فإنهم يتلقنونه ولا يقدرون أن ينكروه » (٢). اه. وقوله: «كعوا عن الجواب» أي امتنعوا جُبناً أو احتبسوا » (٣). اه. يقال: «كَعّ الرجلُ وكعكعه الخوفُ فتكعكع، أي: حبسه فاحتبس » (٤).
- ٤) وقال البيضاوي في آية «الرعد»: «﴿ قُلُ مَن رَبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ خالقهما ومتولي أمرهما ﴿ قُلِ اللَّهُ ﴾ أجب عنهم بذلك إذ لا جواب لهم سواه، ولأنه البيِّن الذي لا يمكن المراء فيه، أو لقنهم الجواب به » (٥) ،

<sup>(</sup>١) تفسير الكشاف مع حاشية الطيبي (١٢/ ٥٥١).

<sup>(</sup>٢) الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل (٢/ ٥٢٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: حاشية محمد عليان المرزوقي على الكشاف (٢/ ٥٢٢)، طبعة دار الكتاب العربي.ومن طبعة العبيكان (٣/ ٣٤٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: فتوح الغيب في الكشف عن قناع الريب «حاشية الطيبي على الكشاف» (٨/ ٤٩١).

<sup>(</sup>٥) تفسير البيضاوي «أنوار التنزيل وأسرار التأويل» (٣/ ١٨٤)، تحقيق: د. المرعشلي، دار إحياء التراث العربي.

"وفيه إشعارٌ بأنهم إن سكتوا أو تلعثموا في الجواب مخافة الإلزام فهم مقرون به بقلوبهم" (۱) «والذي حملهم على السكوت عن الجواب أو التلعثم فيه مخافة الإلزام أنهم لو أجابوا وقالوا رازقنا هو الله وحده توجه إليهم أن يقال لهم فما بالكم لا تعبدون الذي تفرد في ترزيقكم وتؤثرون عليه من لا يقدر على أن يرزقكم (۲).

- قال القرطبي أيضا في آية «سبأ»: «قل يا محمد للمشركين ﴿مَن يَرْزُقُكُم مِّرَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي من يخلق لكم هذه الارزاق الكائنة... أي لا يمكنهم أن يقولوا هذا فعل آلهتنا فيقولون لا ندري، فقل إن الله يفعل ذلك الذي يعلم ما في نفوسكم. وإن قالوا: إن الله يرزقنا، فقد تقررت الحجة بأنه الذي ينبغي أن يُعبد» (٣). اهد. فإذن يحتمل أن يقولوا: لا ندري مَن الخالق الرازق، ويحتمل أن يقولوا: هو الله، ولا معنى لترددهم إلا هذا.

وقال الشوكاني في آية «يونس»: «ثم أمره سبحانه أن يقول لهم ﴿ قُلِ اللَّهُ يَحْبَدُونُ أَلْنَكُ مُ اللَّهُ عَيْره، وهذا يَحْبَدُونُ أَلْنَكُ مُ أَنَّ تُؤْفَكُونَ ﴾، أي هو الذي يفعل ذلك لا غيره، وهذا

<sup>(</sup>١) تفسير البيضاوي (٢٤٧/٤).

<sup>(</sup>٢) حاشية الشيخ زادة على تفسير البيضاوي (٣/ ٦١٢).

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن للإمام القرطبي (١٧/ ٣١٢).

<sup>(</sup>٤) فتح القدير للشوكاني (٤/ ٣٧٣).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السَّتِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



القول الذي قاله النبي على عن أمر الله سبحانه له هو نيابة عن المشركين في الجواب، إما: على طريق التلقين لهم، وتعريفهم كيف يجيبون، وإرشادهم إلى ما يقولون، وإما: لكون هذا المعنى قد بلغ في الوضوح إلى غاية لا يحتاج معها إلى إقرار الخصم، ومعرفة ما لديه، وإما: لكون المشركين لا ينطقون بما هو الصواب في هذا الجواب فرارا منهم عن أن تلزمهم الحجة، أو أن يسجل عليهم بالعناد والمكابرة إن حادوا عن الحق»(١).

٧) وقال السعدي: «﴿مَن يَرْزُقُكُمْ مِّنِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ فإنهم لا بد أن يقروا أنه الله، ولئن لم يقروا في ﴿قُلِ ٱللَّهُ ﴾ فإنك لا تجد من يدفع هذا القول».

#### حاصل أقوال المفسرين للآيات الخمسة

والحاصل من نصوص المفسرين في الآيات الخمسة السابقة هو أن المشركين قد يتلكؤون أو يترددون أو يمتنعون عن الجواب لو سئلوا عن الرب أو عن الخالق أو عن الرازق، فأمر الله نبيَّه أن يجيب حينها بأن الرب والخالق والرازق هو الله.

وبالتالي فإن ما جاء في آيات الباب الثمانية - كقوله: ولئن سألتهم من خلقهم . . - من أن المشركين إن سئلوا عن الخالق سيقولون بأنه الله: يجب فهمها على ضوء الآيات الخمسة السابقة التي أمر الله نبيه فيها بأن يجيب بأن الرب الرازق هو الله.

فيكون معنى آيات الباب الثمانية حينئذ على ضوء الآيات الخمسة الأخرى أن المشركين سيقولون بأن الخالق هو الله إن لم يترددوا أو لم

<sup>(</sup>١) فتح القدير للشوكاني (٢/ ٥٠٥).

يحجموا، فإن ترددوا أو أحجموا فقل أنت يا محمد بأن الخالق هو الله.

#### فكأنهم كانوا يقرُّون بألسنتهم مرَّة ومرَّةً كانوا يتلعثمون عناداً

وهكذا نكون قد جمعنا بين الآيات الثمانية والآيات الخمسة، ويكون حاصل كل تلك الآيات أن المشركين مترددون في إقرارهم بالخالق فتارة يقرُّون وتارة يحجمون، كما قال الزمخشري: «فكأنهم كانوا يقرُّون بألسنتهم مرَّة، ومرَّة كانوا يتلعثمون عناداً وضراراً وحذاراً من إلزام الحجة»، وكذا قال البيضاوي والشوكاني وغيرهم من المفسرين ممن سبق ذكرهم.

وهذا يعني أن المشركين كانوا شاكين بوجود الله غير متيقنين كما دل عليه أيضا قوله تعالى: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُواْ اَلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ بَل لَا يُوقِنُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُواْ مِنْ عَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُواْ السَّمَوات وَالْأَرْضُ بَل لَا يُوقِنُونَ ﴿ أَي إِذَا سَعْلُوا: مِن خَلَقَكُم وَخَلَق السَّموات والأَرض؟ قالوا: الله، وهم شاكون فيما يقولون لا يوقنون (١)، وسيأتي سطه (٢).

## قول ابن تيمية أن من العرب من كان «من المرتابين في الصانع أو الجاحدين له»

ويقول ابن تيمية نفسه: ولا ريب أن من أنكر الصانع وقال بان العالم واجب بذاته، فعقله أفسد من عقل هؤلاء. والعرب لم تكن تقول بهذا اللهم إلا أن يكون في تضاعيفهم آحاد تقوله، ولكن لم يكن هذا القول ظاهراً فيهم،

<sup>(</sup>١) البحر المحيط (٨/ ١٤٩).

<sup>(</sup>٢) انظر (ص: ٤١٥).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السِّيدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّانِية



بل الظاهر فيهم الإقرار بالخالق وعلمه وقدرته ومشيئته. . . والعرب وإن كانوا مشركين لم يكن الظاهر فيهم التعطيل للصانع وإن كان قد يكون في أضعافهم من هو من المرتابين في الصانع أو الجاحدين له . . (١) . اه

## دعوى أنهم أحجموا عن الإقرار في الربوبية لئلا يلزمهم توحيد الألوهية

قد يقال: سلَّمنا بأن المشركين يتردَّدون أو يحجمون عن الإقرار بأن الله هو الخالق ولذلك أمر الرسول أن يجيب عنهم، ولكن السبب في ذلك أنهم يخافون أن تقوم عليهم الحجة لو أقروا بأن الله هو الخالق، فإن ذلك يلزمهم أن يعبدوه وحده!

وفي ذلك يقول الشيخ زاده: «والذي حملهم على السكوت عن الجواب أو التلعثم فيه مخافة الإلزام أنهم لو أجابوا وقالوا رازقنا هو الله وحده توجه إليهم أن يقال لهم فما بالكم لا تعبدون الذي تفرد في ترزيقكم وتؤثرون عليه من لا يقدر على أن يرزقكم»(٢). فأشعر ذلك «إشعاراً بأنهم لا يجترؤون على التصريح به مخافة التبكيت وإلقام الحجر، لا مكابرة ولجاجا»(٣)، «فكأنه حكى جوابهم وما يعتقدونه، لأنهم ربما تلعثموا في الجواب حذراً مما يلزمهم»(٤).

قلنا: هذا حاصله أنه لم يقروا في بعض الأحيان - كما في الآيات

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٧ ٢٧).

<sup>(</sup>٢) حاشية الشيخ زادة على تفسير البيضاوي (٣/ ٦١٢).

<sup>(</sup>٣) تفسير أبي السعود (١٤٣/٤).

<sup>(</sup>٤) فتح القدير للشوكاني (٣/ ٨٩).

الخمسة السابقة - بتوحيد الربوبية خشية أن يلزمهم الإقرار بتوحيد الألوهية، والجواب عن هذا:

أولاً: لو كان هذا صحيحاً فلماذا أقرُّوا في أحيانٍ أخرى بتوحيد الربوبية كما في آيات الباب الثمانية على زعمكم، مع أنهم يعلمون أنهم بهذا الإقرار سيلزمهم الإقرار بتوحيد الألوهية الذي ينكرونه أشد الإنكار؟!!

ثانياً: سلَّمنا، ولكن هذا اعترافٌ منكم أنهم في آخر المطاف لم يقروا بتوحيد الربوبية في بعض الأحيان على الأقل، بغض النظر عن السبب الذي منعهم من الإقرار به، وهذا يخالف ما زعمتم بالقول «فقد كان هؤلاء المشركون يؤمنون بوجود الله إيماناً جازما ويوحدونه في الربوبية توحيداً كاملاً لا تشوبه أية شائبة» وقد سبقت نصوص كثيرة من هذا القبيل.

ثالثاً: هذا إقرارٌ منكم بأن توحيدي الربوبية والألوهية متلازمان «بمعنى أن من وَحَدَ الله تعالى في ربوبيته على وجه الكمال لزم منه أن يُوحد الله تعالى في ألوهيته على وجه الكمال والعكس بالعكس. . فهي متلازمة من حيث الوجود، ومتلازمة من حيث الانتفاء»(۱).

وهذا ما نقوله أصلا، ولما كان المشركون غير مقرين بتوحيد الألوهية، فهذا يعني أنهم غير مقرين بتوحيد الربوبية إذ لو أقروا به لأقروا بتوحيد الألوهية لتلازمهما، وهذا بسطناه في كتابنا الكبير والذي سيطبع بتمامه لاحقا بحول الله.

<sup>(</sup>١) شرح كتاب التوحيد لأحمد الحازمي، وهو عبارة عن دروس مفرغة له. انظر النص أعلاه على الرابط:

#### الحسمافية الشَّافِية لِنَقْضِ اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَّاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّانِية



#### ثانياً: آياتٌ فيها أمرٌ من الله لرسوله أن يسأل عن الخالق، ولا جواب فيها!

وهذه هي المجموعة الثانية، وهي آياتٌ أمر الله فيها رسولَه أن يسأل المشركين عن الخالق المدبر الحافظ، وليس فيها جوابٌ أصلا، لا من الرسول ولا ممن سألهم، وذلك مثل قوله تعالى: ﴿قُلْ مَن يَكُلُؤُكُم بِالنِّلِ وَالنَّهَارِ مِنَ الرَّحْنَيِّ بَلْ هُمْ عَن ذِكِرِ رَبِّهِم مُّعْرِضُونَ ﴿ أَمُ لَهُمْ عَالِهَ أَمْ مَالِهَ أَمْ عَالِهَ أَمْ مَالِهَ أَمْ عَالِهَ أَمْ مَالِهَ أَمْ عَالِهَ أَمْ عَالِهَ أَمْ مَالِهَ أَمْ عَن ذِكِر رَبِّهِم مُّعْرِضُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٢-٤٣].

فإذا سلمنا أن الآيات الخمسة السابقة كآية ﴿قُلْ مَن رَّبُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَالْأَرْضِ وَالْمَثَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَدِينَ بِاللهُ: من رَب السموات والأرض ومدبرها، فإنهم سيقولون الله، وأمر الله نبيه على أن يقول: الله». اهد. كما قال الطبري، وبالتالي ستقوم الحجة في ألا يعبدوا سواه على اعتبار أن إقرارهم بتوحيد الربوبية يستلزم إقرارهم بتوحيد الألوهية.

أقول إذا سلمنا بكل هذا: فكيف ستقوم الحجة على المشركين بآيتي «الأنبياء» هاتين اللتين ليستا فيهما جواب من النبي على ولا من المشركين؟ وما المقصود من السؤال عن الخالق فيهما؟

لا يقال: لا جواب في هاتين الآيتين لأنه معروف أنهم سيقولون هو الله، بدليل آيات الباب الثمانية، غاية ما في الأمر أن الجواب هنا لم يُذكر اكتفاء بذكره في آيات الباب الثمانية.

لأننا نقول: هذا غير مسلَّم لأمرين:

الأمر الأول: أن آيات الباب الثمانية ليس فيها جوابٌ محقق منهم، وإنما هو جوابٌ معلق كما بسطناه، حتى على التسليم بأنه جوابٌ محقق فإنهم

مترددون فيه، فتارةً يقرون به كما في آيات الباب الثمانية، وتارةً يحجمون كما في الآيات الخمسة السابقة.

الأمر الثاني: أن سياق كلا الآيتين يرد ذلك، إذ دلَّتا على أنهم لا يسلِّمون بأن الله هو الذي يكلؤهم، ولا أنه هو وحده الذي ينصرهم، وبيان ذلك من وجهين:

الوجه الأول: أنهم لو كانوا يسلِّمون بذلك لكان المفروض أن يقول "بل هم عن ذكر إلههم معرضون"، أي هم عن ذكر إلههم الحق معرضون، أي لا يسلِّمون بتوحيد الألوهية على حد تعبيركم، ولكن لما عبَّر هنا بلفظ ﴿رَبِهِمِ بلل "إلههم علمنا أن المشكلة عندهم في ربوبيته وتوحيده فيها فهم معرضون عن ذلك وغير مسلِّمين به.

ولذلك يقول ابن كثير هنا: «بل هم عن ذكر ربهم معرضون، أي لا يعترفون بنعمة الله عليهم وإحسانه إليهم بل يعرضون عن آياته وآلائه» (۱). اه. ولو كانوا يقرون بتوحيد الربوبية والخالقية والرازقية فكيف لا يعترفون بنعمه وإحسانه إليهم؟ لا جرم أن قال القرطبي هنا: «والخطاب لمن اعترف منهم بالصانع، أي إذا أقررتم بأنه الخالق، فهو القادر على إحلال العذاب الذي تستعجلونه» (۲).

الوجه الثاني: قوله تعالى في الآية الثانية: ﴿أَمُ لَهُمُ ءَالِهَةُ تَمْنَعُهُم مِّن دُونِنَا لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَ أَنفُسِهِمْ وَلَا هُم مِّنَا يُصْحَبُونَ ﴿ الْأَنبِياء: ٤٣]، أي «أم لهم آلهةٌ من دوننا تمنعهم منا؟ ثم وصف جل ثناؤه الآلهة بالضعف والمهانة، وما هي به من صفتها، فقال: وكيف تستطيع آلهتهم التي يدعونها

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم لابن كثير (٩/ ٤٠٦).

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن للإمام القرطبي (٢٠٨/١٤).

#### الكافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



#### من دوننا أن تمنعهم منا؟ وهي لا تستطيع نصر أنفسها ١٠٠٠. اه.

فهذا يدل على أنهم كانوا يعتقدون أن آلهتهم يمكن تحميهم من بأس الله، وإلا لما رد الله عليهم ذلك وبيَّن ضعفها حيث «وصف آلهتهم هذه التي زعموا أنها تنصرهم بما يدل على الضعف والعجز، فقال: لا يستطيعون نصر أنفسهم ولا هم منا يصحبون أي: هم عاجزون عن نصر أنفسهم فكيف يستطيعون أن ينصروا غيرهم ﴿وَلَا هُم مِّنَا يُصُحَبُونَ ﴾، أي: ولا هم يجارون من عذابنا»(٢).

فهل يقال بعد كل هذا أن الآية لم تذكر جواب قوله تعالى ﴿ قُلْ مَن يَكُلُؤُكُم بِاللَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ ﴾ بحجة أن الجواب كان واضحاً عندهم وهو أن الله هو الذي يكلؤهم، وأنهم مسلّمون به؟!!!

#### ثالثاً: آيات يسأل تعالى عن الخالق ولا جواب فيها

المجموعة الثالثة: ثمة آيات لا يأمر الله فيها رسولَه أن يسأل المشركين عن الخالق بل هو تعالى نفسه يوجه سؤالاً لهم ولعامة الناس، ثم لا يذكر جواباً أصلا، وذلك كقوله: ﴿اللهُ الَّذِى خَلَقَكُمُ ثُمَّ رَزَقَكُمُ ثُمَّ يُمِيتُكُمُ مُن يُغْمَلُ مِن ذَلِكُم مِّن شَيْءٍ شُبَحَننَهُ وَتَعَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ يُعِيكُمُ هَلْ مِن شُرَكَايِكُم مِّن شَيْءٍ شُبْحَننَهُ وَتَعَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ يُعِيكُمُ هَلْ مِن شُرَكًا يَكُم مِّن شَيْءٍ شُبْحَننَهُ وَتَعَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ الروم: ١٤٠.

نعم أحيانا يشير إلى الجواب كقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱذَكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللّهِ عَلَيْكُمُّ هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللّهِ يَرَزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلأَرْضِ لَا إِلَكَ إِلّا هُوَ فَأَنَّكَ عَلَيْكُمُّ هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللهِ... ﴾ ، ثُوَفَكُون ﴿ هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللهِ... ﴾ ، والجواب الذي أشار إليه هو: ﴿ لَا إِلَكَ إِلَّا هُو ﴾ .

<sup>(</sup>۱) جامع البيان (۱٦/ ۲۷۹).

<sup>(</sup>٢) فتح القدير للشوكاني (٣/ ٤٨٣).

وليس في كلا الآيتين - أي آية «الروم» و«فاطر» - جوابٌ من المشركين كما ترى، وبالتالي لا يصح زعمكم السابق إن سؤالهم عن الخالق في آيات الباب الثمانية كان من أجل أن يتدرج بهم إلى توحيد الألوهية بعد أن يقروا بتوحيد الربوبية لزمه أن يقر بتوحيد الألوهية، بحجة أن من أقر بتوحيد الربوبية لزمه أن يقر بتوحيد الألوهية، وإنما لم يصح هذا لأنه لا يوجد إقرار منهم أصلا في هاتين الآيتين.

فإن قيل: إنما لم يُذكر جوابهم هنا في هاتين الآيتين استغناءً بما ذُكر في آيات الباب الثمانية من أنهم لئن سئلوا عن ذلك ليقولن: الله، فلا حاجة لتكراره هنا، كما ذكر ذلك بعض المفسرين، وإليكم مقتطفات من نصوصهم:

أما آية الروم قوله: ﴿ اللهُ اللَّذِى خَلَقَكُمُ ثُمَّ رَزَقَكُمُ ... ﴾ فلم يذكر الجواب لأنه «معلوم أنهم يقولون: ليس فيهم من يفعل شيئاً من ذلك، فتقوم عليهم المحجة » (۱) ، فإنه «لا شك أن الجواب الذي لا جواب لهم غيره هو: لا ، أي: ليس من شركائنا من يقدر على أن يفعل شيئاً من ذلك المذكور من الخلق والرزق والإماتة والإحياء ، فلما تعين اعترافهم وبخهم منكرا عليهم بقوله: سبحانه وتعالى عما يشركون » (۲) .

فعاد هذا من باب الاستدلال عليهم بتوحيد الربوبية الذي يقرون به على توحيد الألوهية الذي ينكرونه، وقد ذكر نحو هذا ابن التمجيد في حاشيته على تفسير البيضاوي فقال: "إنَّ الكفرة المشركين متفقون على أن أصنامهم عاجزة عن هذه الأفعال وإن الله متفرد بها لكنهم اتخذوها آلهة زعما منهم أنهم يشفعون لهم عند الله يوم القيامة»(٣).

فتح القدير للشوكاني (٢٦٢/٤).

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن (٣/ ٤٩٢).

<sup>(</sup>٣) حاشية العصام القونوي وابن التمجيد على تفسير البيضاوي (١٥٠/١٥).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السِّيدُ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمانِية



وأما قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ ٱذَكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلَ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَهِ يَرُزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوِّ فَأَفَّ ثُوفَكُونَ اللَّهِ إَلَا هُوِّ فَأَفَّ ثُوفَكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوِّ فَأَفَّ ثُونَ أَيْنَ الله عَلَا إِلَا هُو فَا أَنْ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله والبعث؟ وأنتم مقرون بأن الله خلقكم ورزقكم (()).

وقوله تعالى: «﴿هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ اللّهِ مِن زائدة مؤكدة، أي لا خالق الا الله سبحانه وهو استفهام تقرير وإنكار وتوبيخ» (٢). و «لما كان من المعلوم أنه ليس أحد يخلق ويرزق إلا الله، نتج من ذلك، أن كان ذلك دليلاً على ألوهيته وعبوديته، ولهذا قال: ﴿لاّ إِلَهُ إِلّا هُوّ فَأَنَّ ثُوفَكُونَ ﴾، أي: تصرفون عن عبادة الخالق الرازق لعبادة المخلوق المرزوق» (٣).

وفيها «ينبه تعالى عباده ويرشدهم إلى الاستدلال على توحيده في إفراد العبادة له كما أنه المستقل بالخلق والرزق فكذلك فليفرد بالعبادة ولا يشرك به غيره من الأصنام والأنداد والأوثان ولهذا قال تعالى: ﴿لاّ إِللهَ إِلّا هُوّ فَأَنَّ ثُوفَكُونَ ﴾ أي فكيف تؤفكون بعد هذا البيان ووضوح هذا البرهان وأنتم بعد هذا تعبدون الأنداد والأوثان (٤). اه فيكون المعنى «أي: لا خالق ولا رازق غيره، وأنتم تقرون بذلك وتعبدون من دونه الآلهة (٥).

قال وليد - حفظه الله من كل سوء -: ما قلتم في كلا الآيتين غير مسلَّم؛ لأن قولكم هذا - وهو أن الجواب لم يُذكر لأنه معلوم وليس للمشركين سواه، وهو أنه لا خالق إلا الله - مجرد دعوى، إذ ما الدليل

<sup>(</sup>١) فتح القدير للشوكاني (٤/ ٣٨٨).

<sup>(</sup>٢) فتح البيان في مقاصد القرآن (١١/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٣) تفسير السعدي (ص: ٦٨٤).

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم لابن كثير (٣٠٦/١١)، الشرك في القديم والحديث (١/٥٠٥).

<sup>(</sup>۵) تفسیر ابن أبی زمنین (۲٤/٤).

عليها؟ ما الدليل على أنه ليس للمشركين جواب سواه؟ إذا كان دليكم هو ما قررتم من أن المشركين كانوا موحدين في الربوبية، فهو عين محل النزاع، فيكون هذا منكم مصادرة على المطلوب؟!

إن كان دليلكم هو آيات الباب الثمانية فدلالتها على كونهم موحدين في الربوبية أيضا محل النزاع! أصلا نحن ما زلنا نبحث في دلالتها عن إقرارهم المزعوم بالله وبتوحيد الربوبية!! ولم نسلم حتى الآن أن تلك الآيات فيها إقرار محقق منهم بشيء، غاية ما فيها هو إقرار معلق على شروط عدة؛ خلاصتها هو أنهم إن سألهم النبي عن الخالق وجادلهم وأعملوا عقولهم وأنصفوا ولم يعاندوا فسيقولون: الله.

حتى هذا إن حدث فليس فيه إقرار منهم بأن الله وحده هو الخالق، إذ آيات الباب الثمانية بل القرآن كله لا يوجد فيه إقرارٌ منهم بالله وحده لا خالقاً ولا معبوداً، بل في القرآن ست آيات تدل على كفرهم بالله وحده كما بسطناه (۱).

فضلا عن أن قضية أنه لا خالق إلا الله: مختلف في بعض تفاصيلها بين المسلمين أنفسهم، إذ بعض فرق المسلمين كالمعتزلة والقدرية يقولون بأن الشر ليس من خلق الله، وأن الإنسان خالق لأفعاله، بمعنى «أن أفعال العباد ليست مخلوقة لله، وإنما العباد هم الخالقون لها، ولهم إرادة وقدرة مستقلة عن إرادة الله وقدرته، فأفعالهم لا فاعل لها ولا محدث سواهم، ومن قال: إن الله خالقها ومحدثها فقد عظم خطؤه – كما يقول عبد الجبار الهمذاني، والمعتزلة قالوا إن العبد يخلق، فعله، ليصح ثوابه وعقابه على أعماله»(٢).

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٢٥٥).

<sup>(</sup>٢) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٣/ ١٣٣٣).

### الكافية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



فإذن المعتزلة لا يسلِّمون بأن الله خالق الشر وأنه خالق لأفعال الإنسان، بل يستعظمون هذا القول؛ لأنه مبطل للتكليف بزعمهم، هذا على الرغم من إيمانهم بالقرآن الذي جاء فيه: ﴿اللهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلُ اللهِ الذي ٢٦] فإذا كان بعض فرق المسلمين - كالمعتزلة والقدرية - الزمر: ٢٦] فإذا كان بعض فرق المسلمين - كالمعتزلة والقدرية المؤمنين بالقرآن ينسبون الخلق إلى غيره تعالى، مع أن القرآن ينفي نسبة الخلق إلى غيره، فكيف إذن يسلم المشركون بأنه لا خالق إلا الله مع أنهم لا يؤمنون بالقرآن أصلا؟

ولذا نجد القرطبي يقول عند آية ﴿يَاأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱذَكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ مِنَ أَللَّهُ مِنَ السَّمَآءِ وَٱلأَرْضِ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ فَأَنَّ تُؤْفَكُونَ ﴾: خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ يَرُزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلأَرْضِ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ فَأَنَّ تُؤُفَكُونَ ﴾: «أي من أين يقع لكم التكذيب بتوحيد الله. والآية حجة على القدرية لانه نفى خالقا غير الله وهم يثبتون معه خالقين، على ما تقدم في غير موضع (١٠).

# الجواب عن قول ابن التمجيد في حاشيته على البيضاوي «إنَّ الكفرة المشركين متفقون على أن أصنامهم عاجزة»

وأما ما قاله ابن التمجيد، فجوابه أنه تفسير منه لكلام البيضاوي خالفه غيره من المحشين، وبيانه أن البيضاوي قال عند آية ﴿ الله اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَمَل مَن شَرَكَا بِكُم مّن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِّن شَيْءً مُن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مّن شَيْءً مُن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مّن شَيْءً مُن اللَّهِ مِن شَرَكُونَ مَن الروم: ٤٠]: «أثبت له لوازم الألوهية ونفاها رأساً عما اتخذوه شركاء له من الأصنام وغيرها مؤكداً بالإنكار على ما دل عليه البرهان والعيان ووقع عليه الوفاق». اه.

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن للإمام القرطبي (١٧/ ٣٤٥).

فقال ابن التمجيد - أحد أصحاب الحواشي على تفسير البيضاوي -: «قوله (ووقع عليه الوفاق) يعني أنَّ الكفرة المشركين متفقون على أن أصنامهم عاجزة عن هذه الأفعال..» (١). فظن ابن التمجيد أن قول البيضاوي: «ووقع عليه الوفاق» المقصود به هو اتفاق المشركين على ما ذكره، ولكن هذا ليس متعينا، بل قال الشهاب الخفاجي - في حاشيته على البيضاوي - في الموضع نفسه: «... فإنهما يدلان على أنَّ ما ذكر لا يصدر عن غيره، وهو مما اتفق عليه العقلاء» (٢). اه.

فكلام البيضاوي هو عن الحكم العقلي الذي يسلِّم به العقلاء ويذعنون له بعد نظرٍ وفكرٍ في الأدلة بعيداً عن التقليد والتعصب، والمشركون وإن كانوا عقلاء ولكنهم يقلدون آباءهم ويتعصبون لدين أجدادهم دون نظر منهم أو فكر في صحة ما كانوا عليه، ولذلك وصفهم القرآن أحيانا بأنهم لا يعقلون كما سيأتي بيانه (٣).

والحاصل أن ما قلتم من أن الجواب لم يذكر في الآيات السابقة بسبب أن المشركين لا جواب لهم سوى أن يقولوا: لا خالق إلا الله: هو عين محل النزاع! فيكون قولكم مصادرة على المطلوب، وهذا جواب يشمل كلا الآيتين «الروم» و«فاطر».

فضلاً عن ذلك، فإن سياق الآيتين يرد هذا الزعم؛ أما أن سياق آية «الروم» يردُّه فلأن فيها قوله ﴿ثُمَّ يُحْيِيكُمُ ﴾ مع أنهم ينكرون إحياء الموتى للبعث - كما سبق - فكيف يكون لا جواب لهم سواه؟!

<sup>(</sup>١) حاشية العصام القونوي وابن التمجيد على تفسير البيضاوي (١٥٠/١٥).

<sup>(</sup>٢) حاشيه الشهاب على تفسير البيضاوي (٧/ ١٢٣).

<sup>(</sup>۳) انظر (ص: ۱۹۷–۱۹۸).

#### الحسافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



وكيف يقول ابن التمجيد: «اتخذوها آلهةً زعماً منهم أنهم يشفعون لهم عند الله يوم القيامة»؟ مع أن ابن التمجيد نفسه يقول: قل الله يبدأ الخلق ثم يعيده، ولم يقل فسيقولون الله كما في جواب السؤال الأول يعني أن لجاجهم ومكابرتهم لا يدعهم أن ينطقوا بكلمة الحق، فتكلم أنت عنهم»(١). اه

فتأمل قوله: "يعني أن لجاجهم ومكابرتهم لا يدعهم أن ينطقوا بكلمة الحق، فتكلم أنت عنهم"، أي أجب أنت أيها الرسول عنهم بأن الله هو الذي يبدأ الخلق ثم يعيده لأنهم سيكابرون في ذلك ويجادلون وينازعون! فها هم إذن يكابرون ولا ينطقون ولذا أمر الرسول أن يجيب عنهم، فأين زعمكم أنهم لا جواب لهم إلا أنه لا خالق إلا الله؟!!

## أربعة احتمالات في جواب المشركين عن آية «فاطر» ﴿ هَلَ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللهِ ... ﴿ ﴿ لَا إِلَّا هُو ۗ ﴾

وأما سياق آية «فاطر» فلأن فيها ﴿ هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ اللهِ ... ﴾ ﴿ لاّ إِلَهُ إِلّا هُو اللهِ عَيره هُو ﴾ ولا يخلو إما أن يكون جواب المشركين أنه لا خالق ولا إله غيره تعالى، وإما أن يكون جوابهم أنه ثمة خالق وإله سواه، وإما أن يقولوا لا خالق سواه ولكن ثمة إله سواه، أو يقولوا العكس: ثمة خالق سواه ولكن لا إله سواه.

فهذه أربعة أجوبة محتملة لهذا السؤال، وحسب نظرية تقسيم التوحيد فإن الجواب المتعين من المشركين هو الثالث وهو أنه لا خالق سواه ولكن ثمة إله سواه، على اعتبار أنهم موحدون في الربوبية مشركون في الألوهية، بيد أن هذا الجواب المفترض يجعل الآية لا فائدة منها، أو بشكل أدق يجعل

<sup>(</sup>١) حاشية العصام القونوي وابن التمجيد على تفسير البيضاوي (٩/ ٥٥٥).

السؤال فيها عن الخالق لا فائدة منه، ولا القصد منه ما ذكرتم في نظريتكم التي تقول إن القصد والفائدة من السؤال عن الخالق هو التدرج بهم إلى الإقرار بتوحيد الألوهية «لأن من اعترف بأنه هو الرب وحده لزمه الاعتراف بأنه هو المستحق لأن يعبد وحده»(١)، كما سبق بيانه.

## آية «فاطر» تدحض زعمكم بأن القرآن أقرهم بالربوبية ليقروا بالألوهية

وما دام الأمر كذلك فإن هذا القصد لم يتم، وهذه الفائدة لم تحصل، لأنهم أجابوا - كما هو المفترض عند ابن تيمية - بأن الخالق واحدٌ والآلهة متعددة، وبالتالي لم يجرّهم سؤالهم عن الخالق وإقرارهم المتوهّم بأنه لا خالق سواه، لم يجرهم ذلك إلى أنه لا إله سواه، ولا لزم عندهم من كون الخالق واحدا أن يكون الإله واحدا، ولا بيّنت الآيةُ أصلا كيف يلزم من أنه لا خالق سواه أنه لا إله سواه؟!

وهذا كله يدحض قولكم بأن سؤالهم عن الخالق إنما كان ليقروا بأنه الإله واحد كما أقروا بأن الخالق واحد لأنهما متلازمان، وما قيل في آية فاطريقال في آية الروم أيضا.

وأما إن قيل إن المقصود من الآية بيان أنه يلزم من توحيد الربوبية توحيد الألوهية، وليس المقصود منها بأن يؤمنوا بذلك حتما فسيأتي جوابه إن شاء الله $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>١) أضواء البيان (٣/ ٤٩٠)، القول السديد في الرد على من أنكر تقسيم التوحيد (ص: ٢٤).

<sup>(</sup>٢) انظر (ص: ١٤٧).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّانِية



#### رابعاً: آيات تسأل: هل ثمة إله أو رب معه؟ ولا جواب فيها

وهذه المجموعة الرابعة، وهي آيات تسأل: هل ثمة إله أو رَبّ معه؟ ولا جواب فيها أيضا كقوله تعالى: ﴿أَمَّن يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَمَن يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَءَكُ مُ مَّعَ اللّهِ قُلُ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [النمل: ٦٤].

وسياق هذه الآية يرد الزعم السابق، وهو أنه لم يُذكر جوابهم هنا في هاتين الآيتين استغناءً بما ذُكر في آيات الباب الثمانية من أنهم لئن سئلوا عن الخالق المحيى المميت ليقولن: الله!

فهذا غير صحيح، إذ لو كان صحيحاً وكانوا يسلِّمون أن الله هو الذي يبدأ الخلق ثم يعيده وهو الذي يرزقهم فلماذا طالبهم بالبرهان فقال ﴿ أَوِلَكُ مَّعَ اللَّهِ قُلُ هَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللللَّاللَّاللَّهُ الللللللللللللللللل

فالإله في آيات سورة النمل هذه: هو الخالق حتما، وهو الذي يطالِب البيانُ الإلهي بأن يأتي المشركون بالبرهان على أن ثمة إلها معه تعالى أي إله خالق، ولو كان الإله هنا بمعنى المعبود لما كان لطلب البرهان على وجوده

<sup>(</sup>۱) وهي قوله تعالى: ﴿أَمَّنَ يَبْدَوُّا الْحَلَقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَمَن يَرْزُفُكُمْ مِن السَمَآءِ وَالْأَرْضِ وَالْأَرْضِ وَالْمَرْضِ وَالْمَرْضِ وَالْمَرْضَ وَالْرَضَ وَالْمَرْضَ وَاللَّهُ مَّعَ اللَّهُ مَعَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مَعَ اللَّهُ مَعَ اللَّهُ مَعَ اللَّهُ مَعَ اللَّهُ مَعَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مَعَ اللَّهُ مَعَ اللَّهُ عَلَيْ وَجَعَلَ خِلِنَاهُمَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللِّهُ الللللِّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللْ الللَّهُ اللللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللْلُولُولُولُولُولُ

مع الله: معنى؛ إذ المعبود من دون الله موجودٌ حساً ومشاهدٌ بالعين المجردة، وهو كثير حيث «توجد آلهة تُعبد من دون الله؛ اللات والعزى ومناة وهبل.. ويوجد ناس يعبدون الشمس ويعبدون القمر»(١).

وبالتالي فكيف يطالِب القرآنُ المشركين بالبرهان على وجود معبود معه مع أنه مشاهد ومحسوس؟! ولو كان المقصود فعلا هذا، لقال المشركون بكل بساطة: برهاننا على كون أصنامنا آلهة هو أننا نعبدها، وكل معبود إله، إذ «الإله يُطلق على كل معبود حقًا كان أم باطلاً»(٢)، أي «الإله اسم للمعبود مطلقا بحق أو بغير حق، فهو يطلق على الله عز وجل كما يطلق على غيره من المعبودات الباطلة وجمعه آلهة، وأما الله سبحانه وتعالى فمختص بالمعبود بحق لا يطلق على غيره»(٣).

وهذا بسطناه في كتابنا «تنوير الرب الإله» (٤)، ثم منذ متى كان المشركون يؤمنون بالبعث والمعاد وإحياء الموتى ؟ حسبك قوله تعالى: ﴿وَأَقَسَمُوا بِاللّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَا يَبْعَثُ اللّهُ مَن يَمُوثُ ﴾ [النحل: ٣٨]، وسيأتي بسطه (٥).

# الخلاصة المستفادة من الآيات التي فيها السؤال عن الخالق ولا جواب فيها من المشركين

والحاصل أن الآيات السابقة بمجموعاتها الأربعة كلها تشترك في أنها تسأل عن الخالق وصفات الربوبية كالتدبير والحفظ والإنعام ونحو ذلك،

<sup>(</sup>١) فتح ذي الجلال والإكرام لابن عثيمين (٤٤٢/٤)، طبعة المكتبة الإسلامية.

<sup>(</sup>٢) التوحيد بين أهل السنة والمتكلمين (ص: ٣٥٤).

<sup>(</sup>٣) ابن جرير الطبرى ودفاعه عن عقيدة السلف (ص: ٣١٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: تنوير الرب الإله (ص: ٣٣٢).

<sup>(</sup>٥) انظر (ص: ٩١).

#### الحسافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّانِية



ولكن لا جواب فيها من المشركين بأنه الله، وإنما يكون فيها الجواب من الرسول، أو لا جواب فيها أصلا، وهذا يُضعف زعمكم بأن السؤال عن الخالق في آيات الباب الثمانية كقوله ﴿وَلَبِن سَأَلَتُهُم مَّنَ خَلَقَ...﴾ يُراد به أن يتدرج بالمشركين ليقروا بتوحيد الألوهية بعد أن يقروا بتوحيد الربوبية بحجة أن توحيد الربوبية مستلزم لتوحيد الألوهية!!

وسبب ضعفه أنه على فرض صحته في آيات الباب الثمانية، فليس صحيحاً في الآيات الأخرى بمجموعاتها الأربعة؛ لأنه لا إقرار فيها بتوحيد الربوبية إذ لا جواب فيها أصلاً من المشركين بشيء قط!! فأنّى يلزم من هذا إقرارُهم بتوحيد الألوهية؟!! فهل العدم يستلزم توحيدا أو يستلزم شيئاً؟!!

وأما ما قيل من أن هذه المجموعات الأربعة لم يذكر فيها الجواب من المشركين بحجة أنهم لا جواب لهم سوى أن يقولوا «لا خالق إلا الله» بدليل آيات الباب الثمانية، فهذا قد أجبنا عنه بجوابين؛ خلاصتهما:

الأول: أن سياق بعض آيات المجموعات الأربعة يرد هذا الزعم؛ إذ تتضمن السؤال عن محيي الموتى، وهم ينكرون ذلك، فكيف يقال إنهم لا جواب لهم إلا أن يقولوا الله هو المحيى المميت؟!

الثاني: أن هذا مصادرة على المطلوب؛ لأننا لم نسلم بعد أن المشركين يقولون أو يقرون بأنه لا خالق سواه تعالى، بل هذا محل النزاع، ولا نسلم أيضاً أن في آيات الباب الثمانية إقراراً محققاً بالله من المشركين، بل هذا ما زلنا ننازع فيه أيضا، أقصى ما نسلم فيه هو أن في تلك الآيات الثمانية إقراراً مستقبلياً ومشروطا؛ وهي أن يسألهم عن الخالق ويحاججهم ويُعملوا عقولهم وينصفوا ويذعنوا فحينها سيقرون بالله، وإلا فلن يقروا، حتى مع إقرارهم المفترض بالله فلن يقروا بأنه وحده الخالق إذ الآيات الثمانية لا يوجد كلمة «وحده» ولا نحوها من أساليب الحصر.

#### احتجاج ابن تيمية على نظريته بالآيات التي لا جواب فيها من المشركين عن الخالق

وعلى الرغم من أن الآيات السابقة بمجموعاتها الأربعة لا إقرار ولا جواب فيها من المشركين بالله مطلقا، أي لا جواب محقق ولا معلق، فإن ابن تيمية احتج بها هو وأتباعه على أن المشركين مقرون بالله وبتوحيده في الربوبية، على اعتبار أنهم سيجيبون حتما بأنه الله وحده خالقه وخالق السماوات والأرض، وأنه لا جواب لهم سوى ذلك!!

فهو يقول عن المتكلمين: «وهؤلاء غاية توحيدهم هو توحيد المشركين الذين كانوا يعبدون الأصنام الذين قال الله عنهم: ﴿ قُلُ لِّمِنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيها الله عنهم تَعَلَّمُونَ لِللهِ سَيَقُولُونَ لِللهِ قُلُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ قُلُ هَلَ مِن اللهُ عَنْ مَن يَبْدَوُا الْخَلَق الْمَ يَعِيدُهُ فَا لَنَا لَهُ يَعِيدُهُ فَا اللهُ عَن يَعِيدُهُ فَا لَنَا لَهُ يَعْدِدُ اللهِ اللهِ اللهِ عَن يَعْدِدُ اللهُ اللهُ عَن يَعْدِدُ اللهُ اللهُ اللهُ يَهْدِى لِلْحَقِّ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

وهذا الاستشهاد كله لا يستقيم إلا على ما سبق بيانه وهو أنه إقرارٌ مقدَّر لا محقَّق، أي أنه إقرارٌ مفترضٌ لأنه متوقفٌ على شروط، وهي أن يسألهم عن الخالق ويتفكروا وينصفوا ويذعنوا فحينها سيقرون بالله.

وكذا نجد ابن تيمية يستشهد بالآيات الخمسة السابقة التي فيها الأمر للنبي عَلَيْ بأن يجيب بأن الله هو الخالق، وليس فيها جوابٌ من المشركين بذلك، ويستشهد أيضاً بآيات «النمل» التي ليس فيها جوابٌ أصلا، ويجعلها

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۸/ ۱۰۱).

### الكافية الشَّافِية لِنَهُ إِن السِّدِلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّانِية



في صعيدٍ واحدٍ مع آيات الباب الثمانية، ويستشهد بذلك كله على أن المشركين موحدون في الربوبية.

# احتجاج الشيخ البدر تبعاً للشنقيطي بتلك الآيات على توحيد المشركين في الربوبية

قال وليد - نحر الله هواه -: قول الشنقيطي «ولا شك أنَّ الجواب الذي لا جواب لهم البتة غيره...» يقصد أن المشركين هكذا سيجيبون لو سُئلوا

<sup>(</sup>۱) القول السديد في الرد على من أنكر تقسيم التوحيد (ص: ٢٦)، نقلاً عن أضواء البيان للشنقيطي (٣/ ٤٩١).

عن الخالق، أو أنه من المفترض أن يجيبوا بذلك، وليس المقصود أنهم فعلاً سُئلوا وأجابوا بذلك لأن آيات سورة «النمل» هذه ليس فيها أصلاً أن المشركين سيجيبون بذلك لو سئلوا كما هو الشأن في آيات الباب الثمانية كقوله: ﴿وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَّ اللَّه ﴾ [الزخرف: ٨٧].

وكذا قول الشنقيطي تعقيباً منه على آية «الروم»: «ولا شك أنَّ الجواب الذي لا جواب لهم غيره هو: لا، أي ليس من شركائنا...». اه. فهنا أيضاً الجواب المراد، هو جوابٌ مقدَّرٌ ومعلَّقٌ على شروط، وهو أنهم إن سئلوا عن الخالق وأعملوا عقولهم وأنصفوا فسوف يجيبون بأنه الله، وإلا فلن يجيبوا.

والآية نفسها أشارت في آخرها إلى ذلك فقال: ﴿ الله ُ اللَّه اللَّهِ اللَّه اللَّهِ عَلَقَكُمْ ثُمَّ وَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمُعِيُّ مُن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِّن شَيْءً وَرَقَكُمْ ثُمَّ يَمُعِيكُمْ مَّن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِّن شَيْءً شُرَوْنَ مُن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِّن شَيْءً شُرِكُونَ مُن يَفْعَلَى عَمّا يُشْرِكُونَ فَي الله وَ وَ الله وَ ا

كلام ابن عاشور في أن آية ﴿ اللهُ اللهِ عَلَقَكُمُ ثُمَّ رَزَقَكُمُ ﴾ . . . فيها قياسٌ اقترانيٌ من الشكل الثاني كدليلٍ على انفراده تعالى بالخلق وعلى المشركين أن يُعملوا عقولهم فيه .

فضلاً عن أن الآية تضمنت دليلاً عقلياً على أن الله متفرِّدٌ بالخلق والرزق ونحوه دون أصنامهم، وفي ذلك يقول ابن عاشور «وجملة ﴿ سُبْحَننَهُ وَتَعَكَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ مستأنفةٌ لإنشاء تنزيه الله تعالى عن الشريك في الإلهية. وموقعها بعد الجملتين السابقتين موقع النتيجة بعد القياس، فإن حاصل معنى الجملة الأولى أن الإله الحق وهو مسمى اسم الجلالة، هو الذي خلق ورزق ويميت

#### الكافية الشَّافِية لِنَة نِن اسْتِدْلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



ويحيي، فهذا في قوة مقدمة هي صغرى قياس، وحاصل الجملة الثانية أن لا أحد من الأصنام بفاعل ذلك، وهذه في قوة مقدمة هي كبرى قياس وهو من الشكل الثاني، وحاصل معنى تنزيه الله عن الشريك أن لا شيء من الأصنام بإله. وهذه نتيجة قياس من الشكل الثاني. ودليل المقدمة الصغرى إقرار الخصم، ودليل المقدمة الكبرى العقل»(۱).

إذن فالآية تأتي بدليل عقلي لتثبت انفراد الله بالخلق والرزق ونحو ذلك، دون الأصنام التي يعبدها المشركون، ومعلومٌ أن الدليل العقلي لا بد من التفكر وإعمال العقل فيه حتى يوصل إلى المطلوب عند المستدل به، فإذا لم يعمل المشركون عقولهم في هذا الدليل العقلي في آية «الروم» فلن ينتج شيئاً لديهم، وسيبقون مقلدين لآبائهم ومتعصبين لدين أجدادهم.

وهذا ما وقع فعلاً من المشركين! حيث استمروا على شركهم وتقليدهم لآبائهم لأنهم لم يُعملوا عقلوهم، وهذا كله يؤكد ما قلناه سابقاً في آيات الباب الثمانية من أنهم إن سئلوا عن الخالق فسيجيبون بأنه الله، أن هذا إن أعملوا عقولهم وأنصفوا وأذعنوا.

وعليه فلا يسلَّم للشيخ البدر استدلاله بآيات سورة «النمل» السابقة تبعاً للشنقيطي على إقرار المشركين بتوحيد الربوبية، لأن تلك الآيات ليس فيها إقرارٌ بالله من المشركين أصلا، أي لا فيها إقرارٌ مقدَّرٌ كما في آيات الباب الثمانية ولا فيها إقرارٌ محقق، بل بعضها يشير إلى شركهم حتى في توحيد الربوبية كما في آية «الروم»، أصلا كثير من السلفية بمن فيهم الشيخ البدر أقروا بأن المشركين غير موحدين في الربوبية على وجه الكمال كما بيناه مرارا.

التحرير والتنوير (۲۱/۸۰۱).

وعليه فقول الشوكاني في آية «الروم» السابقة: «ومعلوم أنهم يقولون: ليس فيهم من يفعل شيئاً من ذلك، فتقوم عليهم الحجة». اه. يُحمل على أنهم سيقولون ذلك هذا إن أعملوا عقولهم وأنصفوا، لأن الشوكاني نفسه يقول في موضع آخر: «﴿وَأَنتُمُ تَعَلَّمُونَ ﴾ وحدانيته بالقوة والإمكان لو تدبرتم ونظرتم. وفيه دليلٌ على وجوب استعمال الحجج وترك التقليد»(١).

#### استدلال الألباني بتلك الآيات - التي لا جواب فيها عن الخالق - على توحيد المشركين في الربوبية!

فنرى الألباني يستدل بهذه الآيات الثلاثة على إقرار المشركين في الجاهلية والناس كافة بأن الله هو الخالق! مع أنه ليس في هذه الآيات - التي منها آية فاطر - إقرار محقق ولا حتى معلّق من المشركين أو من غيرهم بأن الله هو الخالق، وإنما هو استنباط من الألباني فحسب، لأن نص الآية هيكأيّاً

<sup>(</sup>١) فتح القدير للشوكاني (١/ ٦٠).

<sup>(</sup>٢) موسوعة الألباني في العقيدة (٢/ ١٢٠).

## الكافِية الشَّافِية لِنَةَ خِ السَّتِدُلَالِ ابْنِ تَمْتِهَ بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » القَّانِية



اَلنَّاسُ اَذَكُرُواْ نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ اللَّهِ يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَآءِ وَالْأَرْضُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوً فَأَنَّ تُؤْفَكُونَ شَيَّهُ الله إنامان الله بأنه لا إله إلا هو، المشركين ولا من غيرهم، وإنما فيها الجواب من الله بأنه لا إله إلا هو، وهذا سبق بيانه.

#### الناس أجمعين مقرون بتوحيد الربوبية عند ابن تيمية مستدلاً بآية الميثاق والفطرة

إن الناس أجمعين حسب نظرية تقسيم التوحيد عند ابن تيمية مقرون بتوحيد الربوبية إذ «لم ينكره أحد من بني آدم» (١) «مؤمنهم وكافرهم وسائر فرقهم» (٢) فجميع «الإنس والجن مقرون بالخالق معترفون به» (٣)!!

ويستدل ابن تيمية وأتباعه عليه بآية الميثاق ونصوص الفطرة (٤) بغض النظر عن آيات الباب الثمانية ونحوها من الآيات الأخرى بمجموعاتها الأربعة.

أي أنه لو لم ترد كل تلك الآيات - أي الآيات الثمانية ونحوها - في

<sup>(</sup>١) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٣/ ٩٤٩).

<sup>(</sup>٢) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٨/٨٥).

<sup>(</sup>٣) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٨/ ٤٧٩).

القرآن أصلاً لربما قال ابن تيمية بأن المشركين موحدون في الربوبية مستدلاً على ذلك بآية الميثاق والفطرة!!

# لو قال تعالى: «ولئن سألتهم من خلقهم ليقولون اللات والعزى»، لما تغيرت نظرية ابن تيمية!!

وليس هذا فحسب حتى لو كانت صيغة آيات الباب الثمانية: ولئن سألتهم من خلقهم ليقولون اللات والعزى، لما تغيرت نظرية ابن تيمية في تقسيم التوحيد ولا تغير أصلها القائل أن الناس أجمعين مقرون بتوحيد الربوبية، لأن ابن تيمية وأتباعه سيقولون: إن مشركي العرب مقرون بقلوبهم بأن الله خالقهم وإن أظهروا خلاف ذلك بألسنتهم، تماماً كما قال هو وأتباعه في فرعون والنمرود والنصارى، فهؤلاء لم يرد في القرآن أنهم لو سألتهم عن الخالق لقالوا هو الله، بل أورد عكسَ ذلك عنهم!!

# فرعون والنمرود والنصارى موحدون الربوبيةعند ابن تيمية مع تصريحهم بخلاف ذلك!!

#### وفيما يلي بيان ذلك:

أما فرعون ﴿ فَقَالَ أَنَا رَبُكُمُ ٱلْأَعَلَى ﴿ النازعات: ٢٤]، فدلت الآية على أن «فرعون لم يكن مقرا لله بالربوبية وإنما كان يزعم أنه هو الرب» (١١)، وأما النمرود فإنه ﴿ قَالَ أَنَا أُخِيء وَأُمِيثُ ﴾ [البقرة: ٢٥٨] فقد «حمله الجهل

<sup>(</sup>١) جامع البيان (١٧/٥٥٦).

### الكافية الدَّ افِية لِنَهُ خِن السِّيدُ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



والضلال وطول الإمهال على إنكار الصانع، فحاجَّ إبراهيمَ الخليل في ذلك وادعى لنفسه الربوبية»(١).

وأما النصارى فإنهم ﴿قَالُواْ إِنَّ اللهَ ثَالِثُ ثَلَاتَةٍ ﴾ [المائدة: ٧٧] و﴿قَالُواْ الْمَسْيِحُ اللهُ هُوَ الْمَسْيِحُ اللهُ مُرْيَمٌ ﴾ [المائدة: ١٧]، ﴿فَالَّهُوا المسيح عليه السلام وجعلوه شريكًا لله ، وعبدوه من دونه ؛ بل وصفوه بأخص صفات الألوهية والربوبية من الخلق والرزق والإحياء ، والإماتة . فلئن سألتهم عن شيء من ذلك ليقولن المسيح ؛ فهو عندهم الإله الخالق الرازق المحيي المميت (٢٠) . ولذا قال ابن عمر : ﴿إِن الله حرم المشركات على المؤمنين ، ولا أعلم من الإشراك شيئاً أكبر من أن تقول المرأة: ربها عيسى ، وهو عبد من عباد الله (٣).

والنمروذ كفرعون هو منكرٌ فقط بلسانه، وفي ذلك يقول ابن تيمية: «وقد ذكر الله عن إبراهيم أنه حاجَّ الذي حاجَّه في ربه في قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِى

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (١/٣٤٣)، طبعة هجر.

<sup>(</sup>٢) وسطية أهل السنة بين الفرق لمحمد باكريم (ص: ٢٥١).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري (٥/ ٢٠٢٤)، تحقيق البغا.

<sup>(</sup>٤) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٨/ ٤٤٠).

حَاجَ إِبْرَهِ عِمْ فِي رَبِّهِ مِنَ وَمِع هذا قد يقال: إنه كان جاحداً للصانع، ومع هذا فالقصة ليست صريحة في ذلك؛ بل يدعو الإنسان إلى عبادة نفسه وإن كان لا يصرح بإنكار الخالق مثل إنكار فرعون (١). اه.

وأما النصارى فلا يؤثر قولهم بأن الله هو المسيح، أو أن الله ثالث ثلاثة، بل هم موحدون في الربوبية عند ابن تيمية وأتباعه الوهابية، فهذا دمشقية يقول: «حتى النصارى المثلثة ما زالوا يقولون: نحن نؤمن بالرب الواحد»(٢)!! وقس على ذلك الملاحدة الذين ينكرون وجود الله جهاراً نهارا، فهؤلاء أيضاً موحدون في الربوبية في فطرتهم عند ابن تيمية، وقد بسطنا ذلك في كتابنا الكبير.

وبالتالي فإن مشركي العرب هم موحدون في الربوبية عند ابن تيمية حتى لو لم ترد الآيات الثمانية ونحوها، بل حتى لو ورد عكسها، أي لو ورد أنهم سئلوا عن الخالق فصرحوا بأن اللات والعزى ومناة الثالثة هي الخالقة على وجه الاستقلال للسماوات والأرض والبشر والشجر والحجر ولكل شيء!! فحينها ربما يقول ابن تيمية: قول العرب هذا إنما هو بألسنتهم، وإلا فهُم في قلوبهم موحدون في الربوبية بحسب نظريته في تقسيم التوحيد!!

تماماً كفرعون الذي قال أنا ربكم الأعلى، ومع ذلك فهو مؤمنٌ بالله بقلبه بل هو موحدٌ في الربوبية عند ابن تيمية!!! وكذا الأمر في النمروذ والنصارى والملاحدة فهؤلاء كلهم عنده مؤمنون بالله بل موحدون في الربوبية بقلوبهم وإن أظهروا خلاف ذلك بألسنتهم كما رأينا!!!

<sup>(</sup>١) جامع الرسائل لابن تيمية (٢/ ٥٣)، تحقيق رشاد سالم.

<sup>(</sup>٢) موسوعة أهل السنة لعبد الرحمن دمشقية (ص: ١٤٩).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّانِية



# عبَّاد الأصنام موحدون في الربوبية عند ابن تيمية، كما أنهم موحدون في الألوهية عند ابن عربي!

وهذا الذي ذهب إليه ابن تيمية من أن المشركين موحدون في الربوبية: شبيه بما نقله هو نفسه عن الشيخ محيي الدين بن العربي الحاتمي الصوفي رحمه الله من أنه ذهب إلى أن كل الناس موحدون في الألوهية حتى من أشرك بالله!! «فعبّاد الأصنام لم يعبدوا غيرَه عندهم لأنه ما عندهم له غير»(۱)!! «ولهذا جعلوا قوله تعالى ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوۤا إِلَاۤ إِيّاهُ ﴾ بمعنى قدَّر ربك أن لا تعبدوا إلا إياه؛ إذ ليس عندهم غير له تتصور عبادته فكل عابد صنم إنما عبد الله»(۲)، «لأنه ليس ثم موجود سواه فلا يتصور أن يعبد غيره فكل من عبد الأصنام والعجل ما عبد غيره لأنه ما ثم غير»(۳)!

فكما ترى أن ابن تيمية يحكي - مستنكراً - عن ابن عربي أنه يرى أن عباد الأصنام ما عبدوا إلا الله! مع أن ابن تيمية يقول أيضاً بأن عباد الأصنام يقرون بأنه لا رب ولا خالق لهم إلا الله!! وهكذا كل الناس موحدون في الربوبية عنده حتى من قال أنا ربكم الأعلى كفرعون! فقد رأينا أن فرعون عند ابن تيمية - في بعض أقواله - موحدٌ في الربوبية، وإن قال: أنا ربكم الأعلى!!

أي أن كليهما - أي ابن عربي وابن تيمية - لم يريا في قول فرعون أنا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲/۱۲۳).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (٢/ ١٢٣)، وسيأتي عن ابن قتيبة وأبي يعلى نحو من ذلك.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (١٣/ ٢٤٠).

ربكم الأعلى ما ينافي توحيده!!! ولكن المأخذ مختلف!! إذ ابن عربي يرى أن فرعون موحدٌ ولو قال أنا ربكم الأعلى لأن كل الناس أرباب بحكم عقيدة وحدة الوجود التي تُنسب له، وأما ابن تيمية فيرى أن فرعون موحدٌ في الربوبية بموجب أحد أصول نظريته وهو أن الناس أجمعين أكتعين أبصعين موحدون في الربوبية بمن فيهم المشركون وفرعون القائل: أنا ربكم الأعلى، والنصارى القائلون بأن الله هو المسيح ابن مريم!! والعياذ بالله.

#### اضطراب ابن تيمية في شأن فرعون

والطريف أن ابن تيمية نقل مرارا<sup>(۱)</sup> عن ابن عربي قوله: «ولما كان فرعون في مرتبة الحكم، قال: ﴿أَنَا رَبَّكُمُ الْأَعَلَى ﴾ أي، وإن كان الكل أرباباً بنسبة ما، فأنا الأعلى منهم بما أعطيته من الحكم فيكم، ولما علمت السحرة صدق فرعون فيما قاله لم ينكروه، وأقروا»<sup>(۱)</sup>.

ثم راح يرد ذلك بشكل مطول ولكن هو كان يرد عليه لأن قوله هذا فيه وحدة وجود، فهو مثلا «يجعلون وجود الخالق عين وجود المخلوقات... فعبّاد الأصنام لم يعبدوا غيرَه عندهم لأنه ما عندهم له غير»(n). اه

فإذن ابن تيمية كان ينكر هنا على ابن عربي قوله بوحدة الوجود، وإلا فإن

<sup>(</sup>۱) انظر: الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح لابن تيمية (1/7.7)، مجموع الفتاوى (1/7.7)، (1/7.7)، (1/7.7)، (1/7.7)، (1/7.7)، (1/7.7)، بغية المرتاد في الرد على المتفلسفة والقرامطة والباطنية (1/7.7)، درء تعارض العقل والنقل (1/7.7)، مجموعة الرسائل والمسائل لابن تيمية (1/7.7)، رشيد رضا.

<sup>(</sup>۲) درء تعارض العقل والنقل (٦/ ١٦٥) وانظر الدقيقة ٣٧ «مختلف عليه - ابن عربي. .مهرطق، متنبي، أم مجدد؟»

 $https://www.youtube.com/watch?v = P2gtpmN\_mLE$ 

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٢/ ١٢٣).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



ابن تيمية أيضاً لم ير في قول فرعون أنا ربكم الأعلى ما يطعن في أنه موحد في الربوبية! وذلك ليحافظ ابن تيمية على إجماعه من أن البشر جميعاً يؤمنون بأن تعالى واحد في ربوبيته!!

ولكن للإنصاف فإن ابن تيمية ذكر في بعض المواطن أن فرعون كان منكراً لوجود الله، وهذا ذكره في صدد رده على كلام لابن عربي حيث يقول: «وهذا يطابق قول الدهرية الطبائعية الذين ينكرون وجود الصانع مطلقاً ولا يقرون بوجود واجب غير العالم. كما ذكر الله عن فرعون وذويه؛ وقوله مطابقٌ لقول فرعون لكن فرعون لم يكن مقرا بالله(۱). اه.

فهنا جعل ابنُ تيمية فرعونَ منكراً لوجود الله بخلاف ابن عربي الذي يقر بوجوده تعالى، أي أن ابن تيمية نقض غزله وإجماعه السابق على أن البشرية تؤمن بأنه تعالى واحدٌ في ربوبيته!! حيث تبين له هنا أن فرعون خرق هذا الإجماع حين زعم أنه الإله الأوحد كما دل على ذلك قوله تعالى ﴿وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَتَأَيُّهُا الْمَلاُ مَا عَلِمتُ لَكُمُ مِّنَ إِلَه عَيْرِف ﴾ [القصص: ٣٨]، وحين زعم أنه الرب الأعلى كما في قوله تعالى ﴿فَقَالَ أَنّا رَبُّكُمُ الْأَغَلَى ﴿ النازعات: ٢٤]!!

والحاصل أن ابن تيمية في قوله إن عبّاد الأصنام موحدون لله في الربوبية: مشابه لقولٍ نقله هو نفسه عن ابن عربي وهو أن عبّاد الأصنام موحدون في الألوهية!! والمفارقة أن ابن تيمية حينما أنكر على ابن عربي ذلك كان من جملة ما قال: «وأمثال هذه التأويلات والتفسيرات التي يعلم كل مؤمنٍ وكل يهودي ونصراني علما ضروريا أنها مخالفة لما جاءت به الرسل كموسى وعيسى ومحمد صلى الله عليهم أجمعين»(٢).

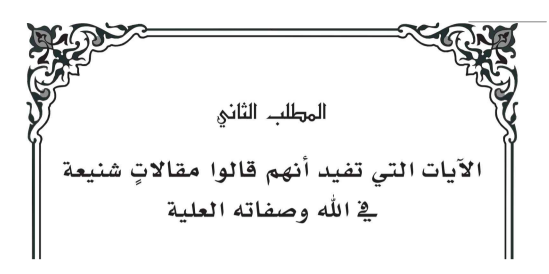
<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٢/ ٢٤١).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۱۳/ ۲٤٠).



## ليس في آيات الباب الثمانية إقرارٌ محقَّق وإنما إقرارٌ مستقبليٌّ معلَّقٌ على شروط

قلنا: وكذا قول ابن تيمية بأن المشركين موحدون في الربوبية فهذا أيضاً مما يمكن أن يقال فيه بأن كل الناس تعلم: علماً ضرورياً أنها مخالفة لما جاءت به الرسل كموسى. . . اه. فإن الرسل عليهم السلام لم تطلق على المشركين قط بأنهم موحدون بشكل من الأشكال، وإنما سمتهم مشركين مطلقا، وهذا لا يرتاب فيه من نظر في القرآن الذي أنزله الله على النبي العدنان، فهو من أوله إلى آخره ينعتهم بالمشركين مطلقا، ولم يقل مرةً يا أيها الموحدون في الربوبية!! ولا تحدث عنهم بذلك ولا بنحوه، وهذا بسطناه في كتابنا الكبير، وبالله التوفيق.



فثمة آيات كثيرة تفيد أنهم قالوا فعلاً مقالاتٍ غايةً في السوء في الله وصفاته العلية، فالتعويل هنا في الحكم على المشركين يجب أن ينطلق من هذه المقالات التي قالوها فعلاً في حق الله وفي وحدانيته وفي صفاته وكل ما يتعلق به، لا على أقوالٍ سيقولونها أو يمكن أن يقولوها لو سئلوا، كما فعل ابن تيمية، حيث ترك ما قالوه فعلاً وتمسك بما سيقولونه!!

وبيان ذلك أن لدينا أقوالاً كثيرةً شنيعةً جداً نسبها الله تعالى في كتابه للمشركين وذكر أنهم قالوها فعلا في حقه تعالى مرارا وتكرارا، ومع ذلك أعرض عنها ابن تيمية متمسكا بآيات الباب الثمانية التي غاية ما فيها أنهم لو سئلوا عن الخالق لقالوا: الله!! وأورد هنا طائفة من تلك الأقوال الشنيعة:

حكى الله عن المشركين بأنهم كانوا ينسبون إلى الله الولد - سبحانه -، ويقولون عن الملائكة بنات الله، كما قال: ﴿أَلا إِنَّهُم مِّنَ إِفْكِهِمْ لَكَوْبُونَ إِنَّكُ مِنات الله، كما قال: ﴿أَلا إِنَّهُم مِّنَ إِفْكِهِمْ لَكَوْبُونَ إِنَّكُ وَإِنَّهُمْ لَكَوْبُونَ إِنَّ إِللهَافات: ١٥١-١٥٢]، فترك ابن تيمية هذا القول الشنيع، الذي تحقق أنهم قالوه فعلا، وتمسك بقولٍ مفترَضٍ لهم، وهو أنهم لو سئلوا عن الخالق لقالوا هو الله، واعتبره إقراراً من المشركين بتوحيد الربوبية ولم يعتبر قولهم السابق - أي أن

الملائكة بنات الله - قادحاً في توحيد المزعوم!! وكذا فعل ابن تيمية في سائر الأقوال الشنيعة التالية حيث أعرض عنها والتفت إلى آيات الباب الثمانية التي فيه قولٌ مفترضٌ كما سبق بيانه!! أي ترك المحقَّقَ إلى المفترض كما سيأتى!!!

٢) نقل الله عن المشركين أنهم كانوا يسبونه إذا سببت أصنامهم: ﴿ وَلَا تَسُبُوا الله عن المشركين أَنهم كانوا يسبونه إذا سببت أصنامهم: ﴿ وَلَا تَسُبُوا الله عَدْوَا بِغَيْرِ عِلْمِ ﴾ [الأنعام: ١٠٨]!!

#### اعتقاد المشركين أن أصنامهم ندُّ لله تنصرهم وتعزهم وتضر رسله

- ٣) ذكر الله أنهم اتخذوا الأصنام آلهة من أجل أن تعزهم فقال: ﴿ وَاتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللهِ عَالِهَةً لِيَكُونُواْ لَهُمْ عِزّا شَ ﴾ [مريم: ٨١]!!
- وذكر أنهم اعتقدوا أن آلهتهم تنصرهم من دون الله فقال: ﴿ وَاللَّهَ مَن اللهِ فَال : ﴿ وَاللَّهَ مَن اللَّهِ عَالِهَ مَا اللَّهِ عَالِهَ مَا لَكُمْ اللَّهِ عَالِهَ مَا لَكُمْ اللَّهِ عَالِهَ مَا لَكُمْ اللَّهِ عَالِهَ مَا لَكُمْ اللَّهِ عَالِهَ اللَّهِ عَالِهَ مَا لَكُمْ اللَّهِ عَالِهَ اللَّهِ عَالِهَ اللَّهِ عَالِهَ اللَّهِ عَالِهَ اللَّهِ عَالِهَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَالِهَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَالِهَ اللَّهُ اللَّهِ عَالِهَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّالَّاللَّا اللَّا اللَّلَّ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا
- وذكر أنهم يزعمون أن آلهتهم تقدر على إلحاق الأذى برسله فقال عنهم:
   إن نَقُولُ إِلَّا ٱعۡتَرَىٰكَ بَعۡضُ عَالِهَتِنَا بِسُوٓءً ﴾ [هود: ٥٤]، ونحو ذلك قوله تعالى:
   ﴿ ٱللَّسَ ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ ۗ وَيُحَوِّفُونَكَ بِٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ ۚ ﴾ [الزمر: ٣٦].
- رخموا أن لهم آلهة من دونه تعالى تضر وتنفع، قال تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَكُلُوكُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ مِنَ ٱلرَّمْنِ بَلْ هُمْ عَن ذِكْرِ رَبِّهِم مُعْرِضُونَ ﴿ يَكُلُوكُمُ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ مِنَ ٱلرَّمْنِ أَن لَم عَن ذِكْرِ رَبِّهِم مُعْرِضُونَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْنِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمانِية



أَنفُسِهِم الله الآلهة التي استندوا إليها غير الله لا يستطيعون نصر أنفسهم الله الله الآلهة التي استندوا إليها غير الله الله الآلهة التي استندوا إليها غير الله الله المتعون نصر

- ٧) وزعموا كذباً أن أوثانهم تشفع، وتقرِّب إلى الله، وتضر وتنفع من غير إذن الله، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ التَّذَوْا مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيكَ ۚ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُعَرِّبُونَا إِلَى اللهِ نُلْفَى إِنَّ اللهَ يَعْبُمُ مُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ۚ إِنَّ اللهَ لَا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللهِ وَكَاذِبُ كَفَارُ ﴾ [الزمر: ٣] فقد اتخذوهم «شفعاء بينهم وبين الله واعتقدوا أنهم يقضون حوائجهم من دون إذنه سبحانه ولا رضاه» (٢)، فقد «أثبتوا وسائط بينهم وبين الله يدعونهم ويتخذونهم شفعاء بدون إذن الله ) «في جلب ما ينفعُهم ودفع ما يضرُّهم بذواتها وأنفسها بدون توقُّف ذلك على إذن الله ومرضاته لمن شاء أن يَشْفَعَ فيه الشافع» (٤).
- ٨) وذكر عنهم أنهم يعدلون بربهم الأصنام فقال: ﴿ الْحَمَدُ لِلّهِ الّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورِ ثُمَّ الّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِم يَعْدِلُونَ ﴿ اللَّهَامَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَامَ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّاللَّالَّالَ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ
- ٩) وأنهم يسوونها به: ﴿ تَأللَّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ۞ إِذْ نُسَوِّيكُم بِرَبِّ
   ٱلْعَلَمِينَ ۞ [الشعراء: ٩٧، ٩٧].
- 1) وأنها عندهم نِد له، تعالى الله عن إفكهم، فقال ﴿ قُلْ أَيِنَّكُمُ لَتَكُفُرُونَ وَاللَّهِ عَن إِفْكُهُم ، فقال ﴿ قُلْ أَيْنَكُمُ لَتَكُفُرُونَ وَاللَّهِ عَن إِلَا اللهُ عَن اللَّهُ اللَّذِي خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجَعْلُونَ لَهُ وَ أَنَدَاذًا فَاللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللّه

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٥/ ٣٤٤).

<sup>(</sup>٢) إقامة البراهين على حكم من استغاث بغير الله لابن باز (ص: ٥٣).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٣/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٤) مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة (٣/ ١٥٩٢)، طبعة عطاءات العلم.

11) وذكر أنهم كانوا يحبونها كحب الله: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ اللّهِ اللّهَ عَبُونَهُمْ كَصُبِّ اللّهِ فَ [البقرة: ١٦٥] فالمشركون «يحبون معبوداتهم مثل حب الله أو أشد منه، يعني: قد يجمعون مع حب الله حب المعبودات، وقد يفردون المعبودات بالحب والتعظيم دون أن يحبوا الله » (١).

# شكُّهم في قدرته تعالى ولذا أنكروا البعث

وبما أنهم منكرون للبعث فهذا يعود على إقرارهم بأن الله خالقهم بالنقض، وقد بين ذلك ابن القيم فقال: «فليس مع المكذبين بالقيامة إلا مجرد تكذيب الله ورسوله وتعجيز قدرته ونسبة علمه إلى القصور والقدح في حكمته، ولهذا يخبر الله سبحانه عمن أنكر ذلك بأنه كافر بربه جاحد له لم يقر برب

<sup>(1)</sup>  $m_{c} = \sum_{i=1}^{n} (1/2)^{i}$ ,  $m_{c} = \sum_{i=1}^{n} (1/2)^{i}$ 

<sup>(</sup>٢) جامع البيان (١٣/ ٤٣٤).

<sup>(</sup>٣) فتح القدير للشوكاني (٣/ ٨١).

<sup>(</sup>٤) القيامة الكبرى (ص: ٧١)، عمر الأشقر، دار النفائس بالأردن، ط٦/ ١٩٩٥ م.

## الكافِية الدَّ افِية لِنَة نِن السَّتِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّمَانِية



العالمين فاطر السموات والأرض (۱) (وحديث البخاري (۲) يدل على أن أشدً ما كان المشركون يعتَدُون فيه في حق الله تبارك وتعالى هو شكُّهم في قدرته على البعث، وقد أخبَر به، ونسبتُهم إليه الولد. والقرآنُ يؤيد ذلك، فإنه كرَّر تشبيتَ البعث ونفيَ الولد في مواضع كثيرة (۳).

ومنها بعض آيات الباب نفسها مثل «قوله تعالى: ﴿ وَلَإِن سَأَلْنَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيرُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ مَا وَالْمَرَاد بِلَلْكُ إِقَامِةَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيرُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ وَالسَّمَوَةِ وَالسَّمَا اللَّهُ عَلَيهِم في إنكار البعث، فطابق ذلك وناسبه..».

### شكُّهم في عموم سمعه تعالى

ثم أخرج الطبري عن محمد بن كعب القرظي قال: «بينا ثلاثة بين الكعبة وأستارها، قرشيان وثقفي، أو ثقفيان وقرشي، فقال واحد منهم: ترون الله يسمع كلامنا؟ فقال واحد: إذا جهرتم سمع وإذا أسررتم لم يسمع فنزلت أم

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين عن رب العالمين لابن القيم (١/٢٦٧).

<sup>(</sup>٢) أي حديث: «كذَّبني ابنُ آدم، ولم يكن له ذلك. فأما تكذيبه إياي فقوله: لن يعيدني كما بدأني». انظر: آثار الشيخ المعلمي اليماني (١١/ ٤٤٠).

<sup>(</sup>٣) آثار الشيخ المعلمي اليماني (١١/ ٤٤٢).

<sup>(</sup>٤) جامع البيان (٢٠/ ٢٥٢).

يحسبون أنا لا نسمع سرهم ونجواهم الآية»(١).

يقول ابن تيمية تعليقاً على آية الزخرف هذه: «ولا ريب أن الاعتقادات الفاسدة، مثل اعتقاد الكفار في ربهم، وما يتبعها من الإرادات هي خيالاتٌ وأوهامٌ باطلة كما قال تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعَةٍ ﴾ (٢).

#### شكهم في علمه تعالى

18) فالمشركون يشكُّون في علمه تعالى «بل إن من العرب من كان يعطِّل صفة العلم لله بكل شيء، كما جاء ذلك في قوله تعالى: . . . ﴿ ظَنَنتُمُ أَنَّ اللّهَ لاَ يَعْلَمُ كَثِيرًا مِّمَّا تَعْمَلُونَ﴾ (٣) . وسبق آنفا قول ابن القيم: . « . . فليس مع المكذبين بالقيامة إلا مجرد تكذيب الله ورسوله وتعجيز قدرته ونسبة علمه إلى القصور والقدح في حكمته (٤) . اه.

#### شكهم في وجوده تعالى

10) بل هم شاكون في الله نفسه، قوله تعالى: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ اللهِ اللهِ مَا اللهِ نفسه، قوله تعالى: ﴿أَمْ خُلَقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>۱) جامع البيان (۲۰/ ٦٥٣)، الدر المنثور للسيوطي (١٣/ ٢٣٩)، طبعة هجر. وأصل الحديث في البخاري كما سيأتي.

<sup>(</sup>٢) بيان تلبيس الجهمية في تأسيس بدعهم الكلامية (١/ ٣٢١).

<sup>(</sup>٣) وانظر: الشرك في القديم والحديث ص٤٤٣، والآية بتمامها ﴿وَمَا كُنتُمْ تَسَتَتِرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمُعُكُمُ وَلَا أَبْصَنَرُكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ وَلَكِن ظَننتُمْ أَنَّ اللّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِمَّا نَعْمَلُونَ ﷺ وَلَكِن ظَننتُمْ أَنَّ اللّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِمَّا نَعْمَلُونَ ﷺ [فصلت: ٢٢]

<sup>(</sup>٤) إعلام الموقعين عن رب العالمين لابن القيم (١/٢٦٧).

#### الكافِهَ الشَّافِية لِنَة خِن السَّيِدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



السموات والأرض؟ قالوا: الله، وهم شاكون فيما يقولون لا يوقنون  $(1)^{(1)}$ . وقال الطبري: «إن كنتم توقنون بحقيقة ما أخبرتكم من أن ربكم رب السماوات والأرض» ( $(1)^{(1)}$ .

وقال تعالى: ﴿رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّ إِن كُنتُم مُّوقِنِينَ ﴾ لآ الله وقال تعالى: ﴿رَبُّ وَرَبُّ ءَابَآبِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ بَلْ هُمْ فِي شَكِّ يَلْعَبُونَ ﴾ [الدخان: ٧-٩]: أي «بل ليسوا بموقنين في إقرارهم بربوبيته . . . وإنما هو قولٌ ممزوجٌ بلعب، لغشيان أدخنة أهوية نفوسهم، بصائر قلوبهم وأرواحهم»(٣).

#### إنكار بعض العرب لوجود الله

وهذا أشارت إليه بعض الآيات كقوله تعالى: ﴿وَقَالُواْ مَا هِمَ إِلَّا حَيَاثُنَا الدُّنَا الدُّنَا الدُّنَا وَمَعَ وَمَا يُمُوتُ وَغَيَا وَمَا يُمُلِكُنَا إِلَّا الدَّهَرُ وَمَا لَهُم بِنَالِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُونَ ﴿ إِلَّا اللَّهُمُ إِلَّا اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ وَلَا يَام وطول العمر، إنكاراً منهم أن يكون لهم ربٌّ يفنيهم ويهلكهم (٤). اه

ولذا قال الشهرستاني وهو يذكر أصناف المعطلة: «معطلة العرب، وهم أصناف: ١- منكرو الخالق، والبعث، والإعادة. . وصنف منهم أقروا بالخالق وابتداء الخلق والإبداع، وأنكروا البعث والإعادة»(٥)، وهذا أقر به ابن تيمية حيث قال «والعرب وإن كانوا مشركين لم يكن الظاهر فيهم التعطيل للصانع

<sup>(</sup>١) البحر المحيط (٨/ ١٤٩).

<sup>(</sup>٢) جامع البيان (٢١/ ١٢).

<sup>(</sup>٣) محاسن التأويل للقاسمي (٨/٨٤)، دار الكتب العلمية.

<sup>(</sup>٤) جامع البيان (٢١/ ٩٦).

<sup>(</sup>٥) الملل والنحل (٣/ ٧٩).

وإن كان قد يكون في أضعافهم من هو من المرتابين في الصانع أو الجاحدين له. .  $(1)^{(1)}$ . اه.

#### إساءتهم الظن بربهم وشكهم في حكمته

- (17) فقد كانوا يسيئون الظن بالله، ويشكّون في حكمته وفي نفوذ قضائه وقدره، كما قال تعالى: ﴿وَيُعَذِبَ الْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقَتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُسْرِكُونَ به سبحانه وتعالى في «سورة الفتح» حيث يقول: المتافقُونَ والمشرِكُونَ به سبحانه وتعالى في «سورة الفتح» حيث يقول: ويُعَذِبَ المُنْفِقِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُسْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُسْرِكِينَ وَلَالْمُسْرِكِينَ وَلَالْمُ وَالْمُسْرِكِينَ وَلَالْمُ وَلَالْمُ وَلَالْمُ وَلَالْمُسْرِكِينَ وَلَالْمُسْرِكِينَ وَلَالْمُسْرِكِينَ وَلَالْمُونَ الْمُسْرِكُونَ الْمُسْرِكِينَ وَلَالْمُسْرِكِينَ وَلِي اللهُمْرَالْمُ وَلْمُسْرِكُونَ الْمُسْرِعُونَ الْمُسْرِعُونَ الْمُسْرِعِينَ وَلَال
- 1۷) وأخرجوا المؤمنين لمجرد قولهم: الله ربنا، كما قال تعالى ﴿ اللَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيكَرِهِم بِغَيْرِ حَقٍّ إِلَّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ﴾ [الحج: ٤٠]، ولو كانوا يقرون بتوحيد الربوبية كما يدعي ابن تيمية لكذبوا هذه الآية، ولقالوا نحن أيضا نقر بأن ربنا الله، بل نزيد فنقول: ربنا الله وحده، ولكن لا نسلم بأنه لا إله إلا الله!!!

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٧ ٢٧).

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد في هدى خير العباد (٣/ ٢٢٨).

### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْنِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمانِية



١٨) وكانوا يشمئزون من مجرد ذكره تعالى وحده أمامهم كما قال تعالى:
 ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحَدَهُ الشَّمَأَزَتِ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحَدَهُ مَشَمَازُونَ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهِ مِن دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ شَيْ الزمر: ١٥٥].

#### خلاصة لأقوال المشركين الشنيعة في حق الله

وبعد فهذا غيضٌ من فيض مما ذكره الله عن المشركين مِن أقوال شنيعة كانوا فعلا يقولونها ويعتقدونها في حقه تعالى؛ وهو أنهم اتخذوا من دونه الأصنام لتنصرهم وتعزهم وتلحق الأذى برسله وأوليائه تعالى، وجعلوها نداً لله وعدلاً يساوونها بالله، بل كانوا يسبون الله انتصاراً لأصنامهم إذا سُبَّت، ويشمئزُون من مجرد ذكره وحده!!

ونسبوا لله البنات وهو ما لا يرتضونه لأنفسهم، قال تعالى: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلّهِ الْبَنْتِ سُبْحَنَهُمْ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ ۞ وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُم بِاللَّانَيْ ظَلَّ وَجَهُهُم مُسْوَدًا وَهُو كَظِيمٌ ۞ يَنُورَىٰ مِنَ الْقَوْمِ مِن سُوٓءٍ مَا بُشِّرَ بِهِ ۚ أَيُمُسِكُهُم عَلَى هُونٍ أَمْ يَدُسُّهُم فِي التُّرَابِ الله الله مَا يَعَكُمُونَ ۞ [النحل: ٥٧-٥٩]!

وكانوا يسيئون الظن فيه، ويشكُّون في وجوده وسمعه وعلمه وحكمته وقدرته تعالى، فهم يعتقدون فيه العجز – حاشاه تعالى – عن إحياء الموتى، وهذا بحد ذاته إنكار لوجود الله، كما أقر بذلك ابن القيم.

فكيف يقال بعد كل هذا أن المشركين موحدون في الربوبية بحجة أنهم لو سئلوا عن الخالق ليقولن الله؟! مع أنهم هم أنفسهم وبنص القرآن أخرجوا المؤمنين من ديارهم لقولهم: ربنا الله؟!!



# نصُّ للحفيد النجدي يكفي لوحده أن ينسف دعوى توحيدهم في الربوبية

إن المشركين ما اتخذوا الأصنامَ أنداداً لله إلا لشكِّهم في علمه تعالى وفي قدرته وأنه بحاجة إلى من يعينه بعلمه وقدرته!! تعالى الله عن ذلك.

ولندع الحفيد يبسط ذلك، حيث يقول: «فإن اتخاذ الشفعاء والأنداد من دون الله هضمٌ لحق الربوبية، وتنقُصٌ للعظمة الإلهية، وسوء ظنّ برب العالمين كما قال تعالى: ﴿وَيُعَذِبَ المُنتَفِقِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ الظَّآيِّةِ وَعَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَ لَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَآءَتَ ظَنَ السَوّ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَ لَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَآءَتَ مَصِيلًا ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَ لَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَآءَتَ مَصِيلًا ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَ لَهُمْ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَ لَهُمْ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَاعْدَلُهُ وَسَآءَتُ مَصِيلًا ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَاعَدُ لَهُمْ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَا لِهُمْ وَلَعْلَا وَسَاءَتُ وَسَاءً وَعَلَى عَن المشركين أنهم ما قدروه لوجّدوه حق توحيده، ولهذا أخبر سبحانه وتعالى عن المشركين أنهم ما قدروه حق قدره من اتخذ من دونه ندًا، أو شفيعًا يحبه ويخافه ويرجوه، ويذل له. . ؟!».

إلى أن يقول: «المتخذ للشفعاء والأنداد، إما أن يظن أن الله سبحانه يحتاج إلى مَنْ يدبِّر أمر العالم معه من وزير أو ظهير أو مُعين، وهذا أعظم التنقص لمن هو غنيٌّ عن كل ما سواه بذاته، وكل ما سواه فقير إليه بذاته، وإما أن يظن أن الله سبحانه إنما تتم قدرته بقدرة الشفيع، وإما أن يظن أنه لا يعلم حتى يُعلمه الشفيع، أو لا يرحم حتى يجعله الشفيع يرحم، أو لا يكفي وحده.. وهذا أصل شرك الخلق!».

إلى أن يقول: «أو يظن أنه لا يسمع حتى يرفع الشفيع إليه ذلك، أو يظن أن للشفيع عليه حقًا، فهو يقسم عليه بحقه،... وكل هذا تنقص للربوبية،

#### الكافية الشَّافِية لِنَة ضِ اسْتِدْلالِ ابْنِ تَمْتِية بِآيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



وهضم لحقها. ذكر معناه ابن القيم»(١). اه.

قال وليد - وفقه الله -: فتأمل هذا النص بمفرد، كيف بين الحفيد أن اتخاذ المشركين الأنداد إنما سببه سوء ظنهم بالله وشكهم في علمه تعالى وإرادته وقدرته ونحوه ذلك مما سبق، وأن هذا تنقيص بل هضم لحقوق الربوبية، فأين إقرارهم بتوحيد الربوبية إذن!!

# ابن تيمية يغض النظر عن أقوال المشركين الشنيعة في حقه تعالى ويركز على ما لم يقولوه

إن هذا - أي التنقيص للربوبية الذي ذكره الحفيد في النص السابق - ثابتٌ عن المشركين، اعتقدوه وقالوه فعلاً في حق تعالى وليس أنهم سيقولونه أو ربما يقولونه كما هو الحال في آيات الباب الثمانية التي عوَّل عليها ابن تيمية في إثبات أن المشركين موحدون في الربوبية، فترك ابن تيمية كل تلك الأقوال الكثيرة الشنيعة السابقة الثابتة عنهم في حق الله، وراح يعوَّل على أن المشركين لو سئلوا عن الخالق ليقولن: الله!!

ثم زاد هو وأتباعه من عندهم أن المشركين قد «اتفقوا على أن خالق العالم ورازقهم، ومدبر أمرهم ونافعهم وضارهم، ومجيرهم واحد، لا رب ولا خالق ولا رازق ولا مدبر ولا نافع ولا ضار ولا مجير غيره؛ كما قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>۱) تيسير العزيز الحميد (ص: ٤٩٩)، وانظر إغاثة اللهفان لابن القيم (١/ ٦٢) قوله: فالشرك والتعطيل مبنيان على سوء الظن بالله تعالى. . اه، وانظر آثار الشيخ العلامة عبد الرحمن بن يحيي المعلمي اليماني (٣/ ٨٥١)

<sup>(</sup>٢) جهود علماء الحنفية (١/١١٦–١١٧).

ثم يتقدم ابن تيمية خطوة فيزعم أن التوحيد قسمان ربوبية وألوهية، وأن المشركين حققوا توحيد الربوبية دون الألوهية، ثم يقفز قفزة هائلة فيزعم أن المشركين والمتكلمين كليهما حققوا توحيد الربوبية دون توحيد الألوهية!!

وفي ذلك يقول عن المتكلمين «غاية توحيدهم هو توحيد المشركين الذين كانوا يعبدون الأصنام» (۱) «فتوحيد الربوبية كان المشركون مقرين به، وهو نهاية ما يثبته هؤلاء المتكلمون» (۲) «وهذا من أعظم ما وقع فيه هؤلاء.. من الجهل بالتوحيد» (۳) ، لأن هذا «غاية توحيدهم وهو توحيد الربوبية الذي اعترف به مشركو العرب» (٤)!!!

وهذا بالضبط ما أراد أن يصل إليه ابن تيمية من نظريته في تقسيم التوحيد، وهو الانتقام من خصومه المتكلمين برميهم بالشرك، وتكفيرهم أو التلويح بذلك على الأقل.

#### صنيع ابن تيمية هذا باطل من وجوه

وصنيع ابن تيمية هذا من أعجب العجب!! وهو أن يُعرض عن أقوالهم التي قالوها فعلا في الله، ويتمسك بأقوال سوف يقولونها فيما لو سئلوا!! فهذا لا يصح وذلك لأمور:

الأول: لأنك بذلك تترك المقطوع إلى المظنون أو المشكوك فيه أصلا، فالآيات الثمانية التي يستشهد بها ابن تيمية على أن المشركين موحدون في

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۸/ ۱۰۱).

<sup>(</sup>٢) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٣/ ٩٧٤).

<sup>(</sup>٣) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٩/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>٤) مدارج السالكين (١/ ٩٦).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّانِية



الربوبية كلها لا دليل فيها على أنهم أقروا بشيء وإنما هو إقرار معلق على سؤالهم، أي سؤال النبي لهم عن الخالق، وهذا السؤال إما أمرٌ غير واقع أصلاً لأنه لا دليل يثبت سؤاله لهم، ولا المقصود بتلك الآيات أن يذهب ويسألهم كما سبق بيانه.

أو هو على الأقل مشكوك فيه لأن «إن» - أي التي في «ولئن سألتهم» - الشرطية لا تدخل إلا على المشكوك فيه على رأي القرافي كما سبق بيانه، وبالتالي يكون قولهم بأن الله خالقهم المتوقف على سؤالهم: مشكوكا فيه، لأن ما توقف على مشكوك يكون مشكوكاً فيه أيضا!

فكيف يَترك ابنُ تيمية ما قالوه فعلاً وما كانوا يقولونه في حق الله من أقوالٍ شنيعةٍ من شكهم في سمعه تعالى، وعلمه، وحكمته، وقدرته، كما سبق بيانه، ثم يتمسك بقولٍ لهم لم يقع، وقد يقع منهم في المستقبل، وهو أنهم لو سئلوا عن الخالق ليقولن الله؟!!

أيُترك المقطوع إلى المظنون؟!!! المقطوع أنهم شكَّكوا في سمعه تعالى وعلمه وحكمته وقدرته كما سبق، وأخرجوا المؤمنين لقولهم: ربنا الله، بل سبوا الله لسب أصنامهم، وجعلوا الملائكة بنات الله، والمظنون أنهم لو سئلوا عن الخالق ليقولن: الله!!

وهكذا نرى كيف أن ابن تيمية غضَّ النظر عن أقوال المشركين الشنيعة في حق ربنا، والتي نقطع أنهم قالوها فعلا، وراح يركض وراء وهم إقرارهم المعلق على شروط لم تتحقق كما سيأتي إثباته!!!

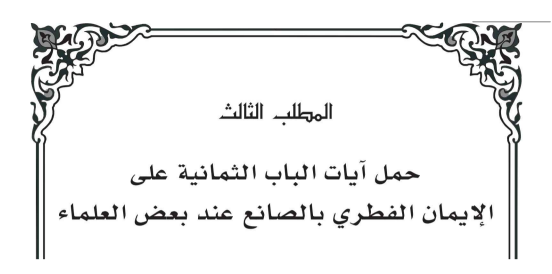
الثاني: أنك إذا لم تعبأ بأقوالهم التي قالوها فعلا، فالمفروض من باب أولى ألا تعبأ بأقوالٍ سيقولونها أو ربما يقولونها، وهذا ظاهرٌ جدا، أما ألا تعبأ

بأقوالهم الشنيعة التي قالوها فعلاً في حق الله، وتعوِّل على أقوال سيقولونها أو ربما يقولوها، فهذا من أعجب العجب!!!

الثالث وهو الأهم: أن واحداً فقط من أقوال المشركين الشنيعة السابقة التي قالوها في حق الله كان يكفي لنقض ما زعمه ابن تيمية من أن المشركين كانوا موحدين في الربوبية، مثل أنهم جعلوا الملائكة بنات الله، ويسبون الله انتصاراً لأصنامهم، فأحد هذين القولين فضلاً عن كليهما يكفي لنقض توحيدهم المزعوم في الربوبية!!

وإلا فقومٌ ينسبون لله الولد، ويسبون الله انتصاراً لأصنامهم ثم تأتي تحدثني بأنهم موحدون في الربوبية معوِّلا في ذلك على آيات الباب التي غاية ما دلت عليه هو أنهم لو سئلوا عن الخالق فسيقولون: الله!!! حتى لو قالوا ذلك فأين التوحيد في قولهم هذا؟!

ثم لو سلمنا أنهم وحدوه في الربوبية بذلك، فهل هذا يَجبُّ قولهم عن الملائكة بأنهم بنات الله، وسبَّهم لله إذا سُبَّت أصنامهم، أم أن سبهم هذا ونسبته البنات لله ينقض توحيدهم المزعوم؟!



مما يؤكد ما خلصنا إليه من أن آيات الباب الثمانية ليس فيها إقرارٌ محققٌ بالله من المشركين، وأن أقصى ما في تلك الآيات هو إقررٌ مستقبليٌ ومشروطٌ بشروط، وهي أن يسألهم عن الخالق ويحاججهم بالأدلة فيُعمِلوا عقولهم فيها وينصفوا ويذعنوا فحينها سيقرون بالله، أقول: يؤكد هذا هو ما ذهب إليه فريقٌ من العلماء من حمل آيات الباب الثمانية ﴿وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنَ ... على آية الميثاق ﴿أَلَسَتُ بِرَبِّكُم ﴿ وعلى حديث الفطرة «كل مولود يولد...»، حيث جعلوا هذه النصوص الثلاثة من بابٍ واحدٍ وحاصلها:

أن الإيمان القلبي بالصانع من حيث الجملة - أي بغض النظر عن ماهية الصانع وصفاته ووحدانيته ونحو ذلك -: شيءٌ متقررٌ في النفوس غالبا، لا لأن هذا شيءٌ فطريٌ ضروريٌ يولد مع الإنسان؛ إذ الإنسان يولد ولا يعلم شيئاً كما قال تعالى: ﴿وَاللّهُ أَخْرَجَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَا لِهَا لَهُ مَا قَال تعالى: ﴿وَاللّهُ أَخْرَجَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَا لِهَا كُلُ حادثٍ لا بدله من النحل: ٨٧]، وإنما لعلم الإنسان المكتسب بأن كل حادثٍ لا بدله من محدث، بل إن المُحدثات كما دلت على أن لها خالقاً فكذلك دلت على أنه «لا بدلها من مُحدِثٍ قادرٍ عليم مريدٍ حكيم، فالفعل يستلزم القدرة، وحسن العاقبة يستلزم والإحكام يستلزم العلم، والتخصيص يستلزم الإرادة، وحسن العاقبة يستلزم

الحكمة، وكل حادث يدل على ذلك. . . »(١) كما قال ابن تيمية. وأسوق هنا نصوص العلماء في هذا المعنى:

- 1) قال ابن قتيبة: "فلست واجداً أحداً إلا وهو مقرٌّ بأن له صانعاً ومدبراً وإن سماه بغير اسمه، أو عبد شيئاً دونه ليقربه منه عند نفسه (٢)، أو وصفه بغير صفته أو أضاف إليه ما تعالى عنه علوا كبيرا، قال تعالى فولَين سَأَلْتَهُم مَّن خَلَق السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ (٣). اهد. وسنبين لاحقاً أن كلام ابن قتيبة هذا لا يصدُق على الإقرار اللساني بالله لأنه ثمة من أنكر الله بلسانه كفرعون والنصارى القائلين بأن المسيح ربهم "وخالقهم وباعثهم ومرسلهم" (٤)، وإنما غايته أن يصدق على الإقرار القلبي فقط، هذا إن سُلِّم كلامه أصلاً بأن الناس كافةً مقرون بقلوبهم بوجود الله.
- ٢) ونحو قولِ ابن قتيبة قولُ ابن التمجيد: ﴿ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ ﴾ إشعاراً بأنهم لا جواب لهم سواه سواء نطقوا به أم كانوا صامتين (٥). اه. وهذا يفيد أن الآية تتكلم عن إقرارهم القلبي بالله وليس بالضرورة أن يكون لسانيا.
- ٣) وقال قوام السنة أبو القاسم الأصفهاني: «وأما قوله خلقت عبادي حنفاء

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٣/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٢) ونحوه ما قاله القاضي أبو يعلى: «فليس أحدٌ إلا وهو يقر بأن له صانعاً ومدبراً وإن سماه بغير اسمه»، وسيأتي نصه بتمامه، وكلا هذين النصين - أي الذي عن ابن قتيبة وأبي يعلى - قريبٌ مما ينسب إلى ابن عربي من أنه لا أحد إلا وهو يعبد الله وإن كان عابداً للأصنام!!

<sup>(</sup>٣) موسوعة أهل السنة لعبد الرحمن دمشقية (ص: ٧٠).

<sup>(</sup>٤) الجواب الصحيح لابن تيمية (٣/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٥) حاشية العصام القونوي وابن التمجيد على تفسير البيضاوي (١٣/١٢(.

#### الحافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السِّدِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



فهو.. إشارة إلى المعرفة الغريزية التي هي مركبة فيهم.. التي هي موجودة في كل إنسان. فإن كل أحدٍ يرجع إلى غريزته عرف خالقه. وذلك معنى قوله تعالى: ﴿فِطْرَتَ اللهِ اللّهِ اللّهِ فَطَرَ النّاسَ عَلَيّها ﴿ وهذه المعرفة هي المعرفة التي أخبر الله تعالى بوجودها من الكفار، وذلك في قوله: ﴿وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّن خَلَق السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَ اللّه ﴿ وقال تعالى: فَولَهِ : ﴿وَلَهُ لَهُ اللّهِ اللّهُ عُلُولِينَ لَهُ الدّينَ ﴾ ، فحين ظهرت لهم حال الضرورة وانقطعوا عن أسباب الخلق، ولم يبق لهم تعلق بأحد ظهرت المعرفة الغريزية - إلا أنها غير نافعة. إنما النافعة هي المعرفة الكسبية، إلا أن الله تعالى فطر الناس على المعرفة الغريزية، وطلب منهم المعرفة الكسبية، وعلق الثواب بها والعقاب على تركها (۱).

- ٥) قال الإمام الغزالي: «... ولذلك قال تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيَ عَالَى الإمام الغزالي: «وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيَكُمُ فَالُواْ بَلَيْ، فالمراد به إقرار نفوسهم لا إقرار الألسنة، فإنهم انقسموا في إقرار الألسنة حيث وجدت الألسنة والأشخاص إلى مقرِّ وإلى جاحد، ولذلك قال تعالى: ﴿وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لِيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾: معناه إن اعتبرتَ أحوالهم شهدت

<sup>(</sup>١) الحجة في بيان المحجة (٢/ ٤١).

<sup>(</sup>٢) الإبانة الكبرى لابن بطة (٢/ ٨٩٤).

بذلك نفوسهم وبواطنهم ﴿ فِطْرَتَ اللّهِ الَّتِي فَطَرَ النّاسَ عَلَيْماً ﴾، أي كل آدمي فطر على الإيمان بالله عز وجل بل على معرفة الأشياء على ما هي عليه أعني أنها كالمضمنة فيها لقرب استعدادها للإدراك، ثم لما كان الإيمان مركوزاً في النفوس بالفطرة انقسم الناس إلى قسمين: إلى من أعرض فنسي وهم الكفار، وإلى من أجال خاطره فتذكر فكان كمن حمل شهادةً فنسيها بغفلةٍ ثم تذكرها »(١).

7) قال الشهرستاني: «أما تعطيل العالم عن الصانع العالم القادر الحكيم فلست أراها مقالةً لأحد. فإن الفطرة السليمة الإنسانية شهدت بضرورة فطرتها وبديهة فكرتها على صانع حكيم عالم قدير ﴿أَفِى اللّهِ شَكُّ فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ اللّهَ فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَ فَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ وَلَيِن سَأَلْنَهُم مَنْ خَلَق السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَقَ السَّمَوَةِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَقَ السَّمَوَةِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ وَإِن هم غفلوا عن هذه الفطرة في حال السراء فلا شك أنهم يلوذون إليه في حال الضراء. ﴿ وَإِذَا مَسَكُمُ الفُثرُ فِ السَراء فلا شك أنهم يلوذون إليه في حال الضراء. . ﴿ وَإِذَا مَسَكُمُ الفُثرُ فِ الْبَحْرِ ضَلَ مَن تَدْعُونَ إِلّا إِيَّاهُ ﴾ ، ولهذا لم يرد التكليف بمعرفة وجود الصانع وإنما ورد بمعرفة التوحيد ونفي الشريك (٢). اه.

فتأمل كيف جعل آياتِ الباب ﴿ وَلَيِن سَأَلْنَهُم مَّنْ ... ﴾ محمولةً على الفطرة حيث قال بعد ذلك «وإن هم غفلوا عن هذه الفطرة»، وكان قال قبل ذلك «فإن الفطرة السليمة الإنسانية شهدت . . . » طبعاً الفطرة أي معرفة قلبية وليست بالضرورة إقراراً لسانيا .

٧) قال الرازي عند قوله ﴿ وَبِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ... ﴿ والثاني:
 وهو أن المراد من السجود التعظيم والاعتراف بالعبودية، وكل من في

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين (١/ ١٤٨).

<sup>(</sup>٢) نهاية الإقدام في علم الكلام لأبي الفتح الشهرستاني (ص: ١٢٤)، حرره وصححه الفرد جيوم.

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السِّيدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمانِية



السموات ومن في الأرض يعترفون بعبودية الله تعالى على ما قال: ولئن سألتهم من خلق السماوات والأرض ليقولن الله (١).

٨) ذكر ابن أبي العز قولين رئيسين في آية ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِر ... :

الأول: ما ذهب إليه البغوي وغيره ونسبه الفخر الرازي لأهل السنة: أن معناها بأن الله استخرج ذرية آدم من ظهره وأشهدهم على أنفسهم ثم أعادهم.

والثاني: وهو ما ذهب إليه الزمخشري ونسبه الرازي إلى المعتزلة، وهو أن معناها أنه تعالى: «نصب لهم الأدلة على ربوبيته ووحدانيته وشهدت بها عقولهم وبصائرهم التى ركبها الله فيهم».

ثم راح ابن أبي العز يذكر ما يشهد للقول الأول من روايات، ولكنه مال في نهاية المطاف للقول الثاني الذي ذهب إليه الزمخشري بل راح يبطل القول الأول من عشرة وجوه (٢).

ومنها قول ابن أبي العز: الخامس: أنه سبحانه أخبر أن حكمة هذا الإشهاد إقامة الحجة عليهم، لئلا يقولوا يوم القيامة: ﴿إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا

<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب (١٩/ ٣١).

<sup>(</sup>۲) حيث قال كما في تفسير ابن أبي العز جمعاً ودراسة (ص: ۸۳): القول الأول متضمن لأمرين عجيبين: أحدهما: كون الناس تكلموا حينئذ، وأقروا بالإيمان، وأنه بهذا تقوم الحجة عليهم يوم القيامة. والثاني: أن الآية دلت على ذلك، والآية لا تدل عليه لوجوه: أحدها: أنه قال: ﴿مِنْ بَنِي ءَادَمَ﴾، ولم يقل: من آدم. الثاني: أنه قال: ﴿مِن ظُهُورِهِمُ ولم يقل: من ظهره... إلى أن يقول بعد سردها: وقد تفطن لهذا ابن عطية وغيره، ولكن هابوا مخالفة ظاهر تلك الأحاديث التي فيها التصريح بأن الله أخرجهم وأشهدهم على أنفسهم ثم أعادهم. وكذلك حكى القولين الشيخ أبو منصور الماتريدي في شرح التأويلات، ورجح القول الثاني، وتكلم عليه ومال إليه. اه.

غَفِلِينَ ﴿ والحجة إنما قامت عليهم بالرسل والفطرة التي فُطروا عليها ، كما قال تعالى: ﴿ رُسُلًا مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلّا يَكُونَ لِلنّاسِ عَلَى اللّهِ حُجَّةً المَعْد الرّسُلِ ... ﴿ التاسع : أنه سبحانه أشهد كل واحد على نفسه أنه ربه وخالقه ، واحتج عليه بهذا الإشهاد في غير موضع من كتابه ، كقوله : ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَق السَّمَوَتِ وَاللّارْضَ لَيَقُولُنَّ اللّهُ ﴾ ، فهذه هي الحجة التي أشهدهم على أنفسهم على أنفسهم بمضمونها ، وذكرتهم بها رسله ، بقولهم : ﴿ أَفِى اللّهِ شَكُ فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ ... ﴾ إلى أن يقول : وإنما ذلك بالفطرة التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ، فما من مولود إلا يُولد على الفطرة ، لا يولد مولود على غير هذه الفطرة ، هذا أمر مفروغ منه ، لا يتبدل ولا يتغير . . . (١) .

- وقال الزبيدي عند قول الغزالي السابق «حيث وجدت الألسنة والأشخاص»: على قسمين؛ فمنهم من بقي على إقراره الأصلي من أول وهلة، ومنهم من راجع إقراره فيما بعد بتوفيق من الله تعالى، ومنهم من لم يقر مطلقا، فالإقرار ثابت بنص الآية ولكن لا بالألسنة (٢).
- 1) وقال أبو يعلى الفراء فيما نقله عنه ابن تيمية: الإقرار بمعرفة الله تعالى وهي العهد الذي أخذه عليهم في أصلاب آبائهم حين مسح ظهر آدم فأخرج من ذريته إلى يوم القيامة أمثال الذر وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم؟ قالوا: بلى فليس أحد إلا وهو يقر بأن له صانعا ومدبرا وإن سماه بغير اسمه قال تعالى: ﴿وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فكل مولود يولد على ذلك الإقرار الأول (٣).

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن أبي العز جمعا ودراسة (ص: ۸۵)، جمع ودراسة: شايع بن عبده بن شايع الأسمري، الناشر: مجلة الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، نشر في العددان: ۱۲۰ و۱۲۲ (۱٤۲۳ و ۱٤۲۶).

<sup>(</sup>٢) إتحاف السادة المتقين (١/ ٤٦٣).

<sup>(</sup>٣) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٨/ ٣٥٩).

#### الكَافِيَة الشَّافِية لِنَةَ خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْكِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ الشَّانِية



#### نص ابن الهمام أن الإقرار بالله في الفِطر

(۱۱) وقال ابن الهمام في المسايرة: «فمن أدار نظره في عجائب تلك المذكورات اضطره إلى الحكم بأن هذه الأمور مع هذا الترتيب المحكم الغريب لا يستغني كل عن صانع أوجده وحكيم رتبه وعلى هذا دَرَجت كل العقلاء إلا من لا عبرة بمكابرته، وإنما كفروا بالإشراك، ونسبة الحوادث إلى غيره تعالى، وإنكار ما جعل الله سبحانه إنكاره كفراً كالبعث وإحياء الموتى، كالمجوس بالنسبة إلى النار، والوثنيين بالأصنام، والصابئة بالكواكب، واعترف الكل بأن خلق السموات والأرض، والألوهية الأصلية لله تعالى، قال تعالى: ﴿وَلَيْنِ سَأَلْتَهُم مَّنُ خَلَق…﴾ فهذا كان في فظرهم، ولذا كان المسموع من الأنبياء دعوة الخلق إلى التوحيد شهادة أن لله إلا الله دون أن يشهدوا أن للخلق إلها»(۱).

فصرَّح ابنُ الهمام أن الوثنيين ونحوهم كفروا بالإشراك وبنسبة الحوادث إلى غيره تعالى وبإنكار البعث، ولم يكفُروا في قضية شرك الألوهية وحدها كما هي نظرية تقسيم التوحيد عند ابن تيمية، وما يهمنا هنا هو قول ابن الهمام «قال تعالى: ﴿وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ﴾... فهذا كان في فطرهم فظاهره أن إقرارهم بالله إقرارٌ قلبيٌ فحسب، لأنه فسَّر الآية بالفطرة.

طبعاً ليس المقصود بالفطرة هنا أنهم يولدون على الإقرار بالله، فهذا باطل بنص القرآن ﴿وَاللهُ أَخْرَجَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُم لَا تَعْلَمُونَ شَيْئا ﴾ [النحل: ٧٨]، وبإقرار ابن تيمية كما رأينا، وإنما المقصود بالفطرة أنهم بالتفكر في الكون شيئاً فشيئاً - كما يقول ابن الهمام نفسه في أول كلامه وهو قوله: «فمن

<sup>(</sup>١) المسايرة (ص: ٢٧).

أدار نظره في عجائب تلك المذكورات...» - يصلون إلى أنه حادث؛ وذلك لما يعتريه من التغير والافتقار، وبالتالي فلا بد له من محدث، فمن ثمّ يترسخ في عقولهم وقلوبهم وفيطرهم اليقين بوجود الله إلا إن طرأت عليهم شبهة أو عُلموا خلاف ذلك في صغرهم بتلقين أبويهم أو مجتمعهم، وهذا كله سبق تقريره ومن كلام ابن تيمية نفسه.

#### ابن الهمام لا يضرق بين الربوبية والألوهية

ثم إنَّ ابن الهمام لم يقل بأن المشركين بأنهم يقرون بتوحيد الربوبية ويشركون في الألوهية، ولا عنده هذا التفريق بين الألوهية والربوبية، لأنه لو كان يفرِّق بينها لما قال: «ولذا كان المسموع من الأنبياء دعوة الخلق إلى التوحيد شهادة أن لا إله إلا الله دون أن يشهدوا أن للخلق إلها»، وإنما لقال: «وقول «. . . دون أن يشهدوا أن للخلق ربا»، تماماً كما قال ابن تيمية: «وقول صاحب الشرع أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا اله إلا الله، لم يقل حتى يقولوا أن لهم ربًا، إذ هم عارفون بذلك، وإنما أمرتهم الرسل أن يصلوا معرفة الربوبية والوحدانية فأبوا»(۱).

بل ذكر هنا ابن الهمام كلمة "إلهاً" بدل رباً، كما لم يقل ابن الهمام: إن المشركين بأن الله وحده خلق السموات والأرض، فكلمة "وحده" لم ينسبها إلى المشركين، خلافاً لابن تيمية وأتباعه حيث ينسبونها إليهم، غاية ما قاله ابن الهمام أن المشركين يجعلون الألوهية الأصلية لله، وهذا يعني أنهم يجعلون لأصنامهم نصيباً في هذه الألوهية، ليس فقط بمعنى أنهم يعبدونها، وإنما أيضاً بمعنى أنهم ينسبون إليها الحوادث من دون الله كما صرح ابن

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٨/ ٥١٠).

## الكافِية الشَّافِية لِنَةَ خِن السَّتِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ «وَلَمِنْ سَأَلْتُهُ مُر» الثَّمَانِية



الهمام نفسه حيث قال: «وإنما كفروا بالإشراك، ونسبة الحوادث إلى غيره تعالى . . . »، وبالتالي فالألوهية عند ابن الهمام شاملةٌ للربوبية أيضاً كما ترى، وهذا أيضاً خلاف نظرية تقسيم التوحيد عند ابن تيمية.

11) قال ملا علي القاري: "وقد أعرض الإمام - أي أبو حنيفة - عن بحث الوجود اكتفاءً بما هو ظاهر في مقام الشهود ففي التنزيل: ﴿قَالَتُ رُسُلُهُم أَفِي اللّهِ شَكُ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ، ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ » ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَق السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ اللّهُ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَق السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَ ٱللّهُ ﴾ ؛ فوجود الحق ثابتٌ في فطر الخلق ، كما يشير إليه قوله سبحانه وتعالى: ﴿ فِطْرَتَ ٱللّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنّاسَ عَلَيماً ﴾ ، ويومئ إليه حديث: «كل مولود يولد على فطرة الإسلام»(١). اهد.

ويقال في هذا النص نحو ما قيل في نص ابن الهمام السابق، وحاصله أن آيات الباب الثمانية وآية الميثاق وآيات الفطرة وأحاديثها من بابٍ واحدٍ وهو الإقرار القلبي بأصل وجود الله، على الشكل الذي سبق بيانه.

الخلاصة أن الإقرار بالله في آيات الباب الثمانية محمولٌ على ما جاء في آيات الميثاق والفطرة عند كثير من العلماء.

وحاصل ما سبق من نصوص العلماء أن آيات الباب الثمانية تدل على الإقرار القلبي بالله، أو الإيمان القلبي به تعالى عند المشركين وغيرهم، وأن تلك الآيات الثمانية محمولة على ما فهم من آية الميثاق وآية الفطرة وحديثها وهو الإيمان القلبي والفطري بالله على النحو الذي سبق.

<sup>(</sup>۱) منح الروض الأزهر في شرح الفقه الاكبر لملا علي القاري (ص: ٤٩)، بتحقيق وهبي سليمان غاوجي، دار البشائر الإسلامية، ط ١٩٩٨. وانظر استدلال السلفية بهذا النص للقاري: جهود علماء الحنفية (١/ ١٣٢)، عداء الماتريدية للعقيدة السلفية (٣/ ٢٤٦)، كلاهما لابن قيصر الأفعاني، وانظر: عقيدة محمد بن عبد الوهاب السلفية وأثرها في العالم الإسلامي (٣٠٦/١).

وهذا يؤكد أن آيات الباب الثمانية ليس المراد منها أن يذهب الرسول فعلا، ويسأل المشركين عن ربهم ليجيبوا بألسنتهم بأنه الله، إذ لو كان الأمر كذلك لما كان لاستدلال العلماء – الذين سبق أن نقلنا نصوصهم قبل قليل بآية الميثاق وحديث الفطرة مع استدلالهم بآيات الباب الثمانية: معنى؛ لأن آية الميثاق هذه وحديث الفطرة غاية ما يدلان عليه هو الإيمان القلبي بالله، وآيات الباب الثمانية دلت على إقرارهم بألسنتهم كما هو المفروض، فكيف حمل أولئك العلماء آيات الباب الثمانية على آية الميثاق وحديث الفطرة مع أن دلالة كل منها مختلفة؟!

والجواب: أنه إنما أراد أولئك العلماء باستدلالهم ذاك أن يبينوا أن المراد بآيات الباب الثمانية هو نفسه ما تقرر في نصوص أخرى مثل آية الميثاق ونصوص الفطرة ونحو ذلك، وهو المعرفة القلبية بأصل وجود الله على الوجه الذي سبق بيانه.

وقد قلنا في موضع آخر إنَّ هذه المعرفة لا تكفي في الإيمان، بل يشترط لها الإذعان القلبي والنطق اللساني، وهذا مفتَقَدٌ عند المشركين، كما أن هذه المعرفة قد تتغير أو تنعدم في حق من انحرفت فطرته كما قرر ذلك ابن تيمية نفسه وأتباعه، والمشركون ممن انحرفت فطرتهم بنص حديث الفطرة نفسه حيث جاء في لفظٍ لمسلم: «ما من مولود إلا يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه وينصِّرانه ويشرِّكانه»(۱)، «أي يجعلانه مشركاً إن كانا مشركين بعبادة غيره تعالى كالمجوس التي تعبد النار ومشركي العرب الذين يعبدون الأحجار والأشجار»(۲). ويقول ابن تيمية نفسه: «والرسل مبعوثون لتذكير وضع الفطرة والأشجار»(۲).

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم (۲۰٤۸/۶).

<sup>(</sup>٢) الكوكب الوهاج شرح صحيح مسلم (٢٤/ ٥٥٩).

## الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



وتطهيرها عن تسويلات الشياطين فإنهم الباقون على أصل الفطرة وما كان له عليهم من سلطان»(١).

وبالتالي فإنه لا يمكن القول بتاتاً بأن المشركين موحدون في الربوبية بحكم فطرتهم، لأن فطرتهم انحرفت - بنص حديث الفطرة نفسه، وبنص ابن تيمية أيضا - ولذلك أشركوا في الألوهية والربوبية معا، وشكّكوا في صفات الله العلية كعموم سمعه وعلمه وإرادته وقدرته، بل تشككوا في أصل وجود الله كما سبق بيانه (٢).

#### خلاصة الوجه الأول

وهكذا نكون قد انتهينا من تقرير الوجه الأول وخلاصته أن آيات الباب الثمانية لا إقرار فيها من المشركين في الحال وإنما إقرار مستقبلي معلق على سؤالهم وقد أيد ذلك الأمورُ الثلاثة السابقة:

الأول: الآيات التي فيها سؤال عن الخالق ولا جواب فيها من المشركين.

الثاني: الآيات الأخرى التي تدل على مقالات المشركين الشنيعة في الله والتي فيها تشكيك في وجود الله فضلا عن التشكيك في سمعه وعلمه وقدرته.

والثالث: حمْلُ كثيرٍ من العلماء الآيات الثمانية على علم الإنسان القلبي بالله وهو ما يسمى بالفطرة، ولكن الفطرة كثيراً ما تتغير بفعل الوالدين وبغيرهما.

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٣/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٢) انظر (ص: ٤١٥).



وهذه الشروط هي:

الشرط الأول: توجيه السؤال إليهم عن الخالق.

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: الدليل على هذا الشرط من آيات الباب الثمانية.

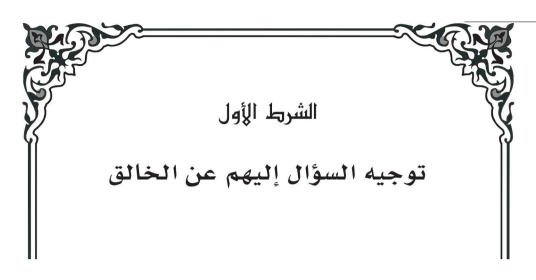
المطلب الثاني: بيان أن هذا الشرط لم يتحقق.

الشرط الثاني: أن يتفكروا في أدلة وجود الله بإنصاف ثم يذعنوا لها.

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: الدليل على هذا الشرط.

المطلب الثاني: بيان أن هذا الشرط غير متحقق.



#### المطلب الأول الدليل على هذا الشرط من آيات الباب الثمانية

جاء معظم آیات الباب الثمانیة بتعلیق إقرارهم علی توجیه السؤال لهم عن الخالق، وذلك كقوله تعالی مثلا: ﴿وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُم لَیَقُولُنَ الله عن الخالق، وذلك كقوله تعالی مثلا: ﴿وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُم لَیَقُولُنَ الله يُؤْفَكُونَ ﴿ الزخرف: ١٨٧]، أي أن المشركین لو قُدِّر أن یسألهم رسولُ الله عن خالقهم لقالوا هو الله، فحاصلها «هو تقریرهم علی ما كانوا یعترفون به من انفراده سبحانه بخلق السماوات والأرض واعترافهم بذلك إن سئلوا، ثم أتبع ذلك. . بقوله: ﴿وَلَين سَأَلْتَهُم مَن نَزَلَ مِن السَمَآءِ مَآءً…﴾ ﴿لَيَقُولُنَ الله الله المال أيضاً عن هذا لاعترفوا»(١).

<sup>(</sup>۱) ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل (۲/ ۳۹۱)، وهذا النص سنعيده لاحقاً لنجيب عنه وعن أمثاله من النصوص التي فيها دعوى أنهم «كانوا يعترفون به من انفراده سبحانه بخلق السماوات والأرض واعترافهم بذلك إن سئلوا»، لأنه ليس في آيات الباب أنهم سئلوا عن أنه الخالق وحده كما سبق، ولكن أتينا به هنا لتصريحه بأن هذا الاعتراف منهم معلق على توجيه السؤال لهم عن الخالق، بغض النظر الآن عن أنه اعتراف بمطلق خالقٍ أو بالخالق وحده، فهذا سيأتي بحثه والجواب عنه. والله الموفق.

وهذا لا يعتبر إقراراً محققاً من المشركين بوجود الله ولا بأنه خالقهم ولا بأنه ربهم، وإنما هو إقرارٌ معلقٌ على شرط سؤالهم، يدل على ذلك أمران:

الأمر الأول: دلالة لفظ الآية ﴿وَلَين سَأَلْتَهُم ... على أن قولهم أو إقرارهم ليس واقعاً ولا هو محقق، بل معلقٌ ومشروط بسؤالهم، وهذا يُعلم من إعراب ﴿وَلَين سَأَلْتَهُم ﴾، فإن: «الواو استئنافية، واللام موطئة للقسم، وإن شرطية، وسألتهم فعل ماض.. وهو في محل جزم فعل الشرط»(١).

وقوله ﴿لَيَقُولُنَّ﴾: «اللام جواب القسم، وجواب الشرط محذوف على القاعدة المعروفة وهي اجتماع قسم وشرط» (٢)، أي إذا اجتمع الشرط والقسم وسبق أحدهما الآخر فيكون الجواب له، ويحذف جواب الآخر لدلالة جواب الأول عليه.

قال ابن مالك في ألفيته:

واحذِفْ لدى اجتماعِ شرطٍ وقَسَمْ جَوَابَ ما أَخَّرْتَ فهو مُلْتَزَمْ وإن تَوَاليَا وقبل ذُو خَبَرْ فالشرطُ رَجِّحْ مطلقا بلا حَذَرْ

قال ابن عقيل: «أي إذا اجتمع الشرط والقسم أجيب السابق منهما وحذف جواب المتأخر، هذا إذا لم يتقدم عليهما ذو خبر. فإن تقدم عليهما ذو خبر رجح الشرط مطلقاً، أي سواء كان متقدماً أو متأخراً فيجاب الشرط ويحذف جواب القسم، فتقول: زيدٌ إن قام والله أكرمه، وزيدٌ والله إن قام أكرمه.. وقد جاء قليلاً ترجيح الشرط على القسم عند اجتماعهما وتقدم القسم وإن لم يتقدم ذو خبر»(٣). اه.

<sup>(</sup>١) إعراب القرآن وبيانه لدرويش (٧/ ٤٥٧)، دار ابن كثير.

<sup>(</sup>۲) إعراب القرآن وبيانه (۹/ ۱۱۳).

<sup>(</sup>٣) شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك (٤٤ ٤٤).

#### الكافِرَة الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّانِية



وقال عباس حسن: «ومما يدل عليها: «جواب القسم» إذا كان القسم متقدماً على أداة الشرط نحو: والله إن رعيت اليتيم ليرعينك الله. فالقسم محتاج لجواب، وكذلك أداة الشرط؛ فحذف جواب المتأخر منهما؛ وهو الشرط، لدلالة جواب المتقدم - وهو القسم - على المحذوف. ولهذا تعتبر اللام في المثال داخلةً على جواب القسم؛ كدخولها عليه في قوله تعالى: ﴿وَلَيْنِ سَأَلْتُهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴿ وَفِي فَاللامِ فَي المثال الكفار يهددون الرسل: ﴿لَيْنِ لَمْ تَنتَهُوا لَنَرَّمُنَكُمْ ﴾ فاللام قوله تعالى بلسان الكفار يهددون الرسل: ﴿لَين لَمْ تَنتَهُوا لَنَرَّمُنَكُمْ ﴾ فاللام الداخلة على أداة الشرط: «إن» هي علامة القسم، واللام المتأخرة داخلة على جوابه - أما جواب الشرط في الآيتين فمحذوف: لتأخر أداة الشرط - ويدل عليه في كل منهما جواب القسم المذكور»(١).

وخلاصة ما سبق هو أن الشرط والقسم إذا اجتمعا يكون الجواب للمتقدم منهما، ويقدَّر مثله للمتأخر، إلا إن كان المتقدم ذا خبر فيكون الجواب للشرط مطلقا، وهنا في الآية ﴿وَلَبِن سَأَلَتُهُم ... اجتمع الشرط والقسم وتقدم القسم، فيكون الجواب المذكور ﴿لَيَقُولُنَّ اللَّهُ هو جواب القسم، ويقدَّر مثله لجواب الشرط، فيكون التقدير: إن سألتهم عمن خلقهم ليقولن الله.

وإذا كانت جملة ﴿لَيُقُولُنَّ اللَّهُ ﴿ هِي جملة جواب الشرط المحذوفة المقدرة، فهذا يعني أن قولهم أو إقرارهم هذا لم يقع بعد بل هو مشروطٌ بسؤال النبي لهم، كما في قولك: إن جئتني أكرمتك، فالإكرام هنا لم يقع بعد، وإنما هو مشروطٌ بمجيئك، فإن وقع المجيءُ وقع الإكرامُ، وإن لم يقع المجيء لن يقع الإكرام.

<sup>(</sup>١) النحو الوافي (٤/ ٤٥٣).

## نماذج من أسلوب الشرط في القرآن وأنه لو فهم على طريقة ابن تيمية لنتج معنا كفراً بواحا

أسلوب الشرط أسلوب معروف في اللغة العربية، وموجود في القرآن بكثرة، وهو تعليق وقوع شيء على وقوع شيء آخر، ومن ذلك:

- 1) قوله تعالى: ﴿ لَهِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطُنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [الزمر: ٦٥]، فإحباط العمل متوقف على الشرك، فإن حدث الشرك حبط العمل والعياذ بالله، وإن لم يحدث الشرك لم يحدث حبوط العمل، ولا أحد يفهم من الآية أن الرسول قد حبط عمله مطلقا، حاشاه عليه.
- ٣) وقوله: ﴿ وَلَهِنِ التَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم مِّنْ بَعْدِ مَا جَآءَكَ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ إِذَا لَيْنَ الظَّلِمِينَ ﴾ [البقرة: ١٤٥]، فهذه الآية والتي قبلها ليس فيهما أن النبي من الظالمين ولا أن الله ليس وليه ولا نصيره، حاشاه، بل الآية تعلق ذلك على شرط وهو اتباع النبي لأهواء أهل الكتاب.

ولا أحد يفهم من هذه الآيات السابقة وقوع المشروطات فيها دون تحقق شروطها المذكورة كما فعل ابن تيمية في آيات الباب الثمانية؛ حيث جعل

<sup>(</sup>١) روح المعاني (١/ ٣٧٢).

## الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السَّتِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ «وَلَمِنْ سَأَلَةُ وُمْ الثَّمَانِية



إقرارهم المعلق بمنزلة إقرارهم المحقق! وبالتالي ففَهم من تلك الآيات أن المشركين مقرون بالله مطلقاً حتى قبل سؤالهم!!!

ولو طردنا هذا الفهم لابن تيمية وأتباعه وهو تنزيل المعلق منزل المحقق دون الالتفات إلى تحقق الشرط المعلق عليه جواب الشرط، لنتج معنا أن آيات الزمر والبقرة السابقة تدل على أن رسول الله من الخاسرين – والعياذ بالله –، وأنه من الظالمين!!! وأنه لا ولي ولا نصير له، وأن عمله محبط، حاشاه من ذلك بأبي هو وأمي. .!!

ولكان من قال لزوجته «إن قلتِ كذا أو فعلتِ كذا فأنت طالق» لطلُقت بنفس قوله، ولم يكن هذا متوقِّفاً على قولها ولا على فعلها. !! وقس على ذلك كل مسائل الطلاق والعتاق والنذر وغيرها مما يكثر فيه التعليق، ومعلوم بطلان ذلك، فإن كل هذا لا يقع إلا إن وقع الشيء المعلق عليه، على تفصيل في ذلك عند الفقهاء (١).

# قول البهاء السبكي أن آية ﴿وَلَين سَأَلْتُهُم ﴾ شرطية مستقبلة المعنى

وكذا الآية هنا ﴿ وَلَيِن سَأَلْنَهُم مَّنَ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَ اللَّه ﴾ فليس فيها أنهم قالوا ذلك في الماضي أو الحاضر، وإنما دلت على أن قولهم هذا سيقع لو سئلوا، أي أنه قول وإقرار معلق بسؤال النبي لهم، بمعنى أنه سيقع في المستقبل إن

<sup>(</sup>۱) الموسوعة الفقهية الكويتية (۷/ ۲۷۲)، و(۲۷ /۳۷)، المغني لابن قدامة (۱۰ / ٤٢٥) قوله: اختلف أصحابنا في الحلف بالطلاق، مجموع الفتاوى (۳۳ /۳۲)، الأقوال الشاذة في بداية المجتهد لابن رشد (ص: ٥٤٢) لمؤلفه صالح بن علي بن أحمد الشمراني، دار المنهاج بالرياض، اختيارات شيخ الإسلام ابن تيمية الفقهية (۱۰ / ۱۰۹)، د. عايض الحارثي، كنوز إشبيليا.

سألهم النبي عن الخالق، وسيأتي قول البهاء السبكي: «قوله تعالى: ﴿ وَلَهِنَ سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ اللهُ، والمعني سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾ تقديره: خلقهن الله، والمعني بتحقق السؤال هاهنا تحققه قبل الجواب لا أنه محقق الوقوع عند نزول الآية ؛ لأن فعل الشرط مستقبل المعني (١٠). اه.

فإن ثبت أن النبي سألهم فقد تحقق الشرط، وبالتالي سيتحقق المشروط حتما، وهو أنهم أقروا فعلاً بألسنتهم بأن الله خالقهم، لإخبار الله بأنهم سيقولون ذلك إن سألهم، وخبره حق وصدق، ولكنه تعالى لم يخبرنا بأنهم قالوا فعلا: الله خالقنا، بل أخبرنا بأنهم سيقولون ذلك إن سألهم النبي عن الخالق، وهل وقع هذا الشرط؟ أي هل سألهم النبي فعلا؟ هذا ما سنبحثه في المطلب الثاني بحول الله، هذا فضلا عن أننا سنبين أنه ثمة شروط أخرى لإقرارهم وهي أن يقيم عليهم النبي الحجة على وجوده ووحدانيته وأن يتفكروا فيها ويذعنوا لها.

# كونهم لا يقرون بالله إلا إن سئلوا عنه دليلً على أنهم لا يقرون به ابتداء

بما أن الآية علَّقت إقرارهم بالله على شرط سؤاله عليه الصلاة والسلام لهم عن خالقهم، وما دام مفهوم الشرط هو أن يتعلق «الحكم بوجوده إجماعاً وينتفي بعدمه عند القائلين بالمفهوم» (٢)، وبالتالي فمفهوم هذا الشرط أنهم لا يقرون بالله إذا انتفى الشرط وهو سؤاله لهم، وهذا يعني أنهم لا يقرون بالله

<sup>(</sup>١) عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح للبهاء السبكي (١/٣٠٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: البحر المحيط في أصول الفقه للزركشي (٣٧/٤)، وانظر للتوسع: مفهوم المخالفة عند الأصوليين (ص: ١١٢)، للأستاذ الدكتور أحمد عبد العزيز السيد، دار المصطفى، ط١/١٩٩٨.

#### الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



من تلقاء أنفسهم ابتداء، وإنما لا بد من أن يسألهم النبيُّ نفسُه عن الخالق حتى يقروا به.

وذلك لأن سؤاله لهم عن الخالق سيكون سؤال محاجَّة وليس سؤالاً عابراً أو مجردا، أي أنه سيكون سؤالاً مقروناً بالحجة على وجوده تعالى، بمعنى أنه عليه الصلاة والسلام سيقيم عليهم الدليل والبرهان على وجوده عز وجل، ثم يعملون عقولهم في تلك الحجة ويذعنون لها كما سيأتي بسطه.

وبالتالي فسواء ثبت أنه عليه الصلاة والسلام سألهم عن الخالق فأقروا بأنه الله، أو لم يسألهم أصلا، فإن الآية دلت على أنهم لا يقرّون بالله بمحض إرادتهم ومن تلقاء أنفسهم، وإنما لا بد من سؤال النبي لهم سؤال محاجة يعقبه تفكر وإذعان، فثبت أنهم غير مقرين به تعالى ابتداء، وهذا ينقض زعمكم بأن المشركين كانوا مقرين بتوحيد الربوبية حتى في الجاهلية قبل بعثة النبي!!

#### دعوى أن المشركين يقرون بالله ولو لم يُسألوا عنه

قد يقال: ولكن هذا الذي ذكرتموه - من توقف إقرارهم على سؤاله لهم - قد لا يؤثر ولا يفرق كثيرا، لأنهم لو كانوا منكرين لوجوده تعالى لصرحوا بذلك عند سؤال النبي على لهم عن خالقهم ولقالوا مثلا: لا خالق لنا، أو خالقنا الأصنام استقلالاً أو بالشراكة مع الله، أو على الأقل لسكتوا وما أجابوا بشيء، وهذا كله غير وارد هنا؛ لأن الآية تصرح بأنه لو سألهم عن الخالق لأجابوا بأنه الله، فعُلم أن ذلك الإقرار مستقر في قلوبهم.

قلنا: هذا مخالفٌ لظاهر الآية حيث دلت على أنهم لا يقرون بالله ابتداء، وإنما بعد أن يسألهم عن الخالق ويحاججهم كما سبق، فضلا عن أنه

قد دلت آيات أخرى على أنهم متشككون في وجوده تعالى كما سبق في قوله تعالى هِبَل لَّا يُوقِئُونَ أي: «إذا سئلوا: من خلقكم وخلق السموات والأرض؟ قالوا: الله، وهم شاكُون فيما يقولون لا يوقنون»(١).

هذا إن لم يكونوا منكرين له كما أشار إليه قوله تعالى: ﴿وَقَالُواْ مَا هِىَ إِلَّا حَيَانُنَا اللَّهُ أَنَا نَمُوتُ وَغَيًا وَمَا يُهَلِكُنَا إِلَّا الدَّهُرُ وَمَا لَهُم بِلَاكِ مِنْ عِلْمٍ إِنَّ هُمْ إِلَّا يَظُنُونَ ۚ إِلَّا الدَّالِيةِ وَالْأَيَام وطول العمر، إنكارًا [الجاثية: ٢٤] أي «وما يهلكنا فيفنينا إلا مرّ الليالي والأيام وطول العمر، إنكارًا منهم أن يكون لهم ربّ يفنيهم ويهلكهم»(٢). اه. ولذلك جاءت بعض الآيات لتقيم عليهم الحجة في أن الله خالقهم كما بيناه في موضعه.

وقد أقر ابن تيمية نفسه بأن من المشركين من ينكر الصانع حيث قال: «والعرب وإن كانوا مشركين لم يكن الظاهر فيهم التعطيل للصانع وإن كان قد يكون في أضعافهم من هو من المرتابين في الصانع أو الجاحدين له. . . »(٣). اه.

والحاصل أن زعمكم بأنهم مقرون به تعالى حتى لو لم يسألهم: غير صحيح، لأن هذا خلاف ظاهر الآية التي دلت على أن إقرارهم متوقفٌ على سؤالهم، وقد قلنا إنَّ سؤالهم عن الخالق ليس سؤالاً عابرا، وإنما هو في حقيقته سؤال محاجَّةٍ ودعوة إلى التفكير العميق والتعقل بإنصاف في المحدثات والمخلوقات كلها وعن سبب وجودها وما فيها من بديع الصنع حتى يدركوا أن لها خالقا وأنها لم تخلق نفسها ولا وجدت من غير خالق كما قال تعالى ﴿أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ الطور: ٣٥]، ثم يذعنوا لما علموا به، فيسلموا ويصدقوا الرسول في كل ما جاء به ويتبعوه.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط (٨/ ١٤٩).

<sup>(</sup>٢) جامع البيان (٢١/ ٩٦).

<sup>(</sup>٣) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٧/ ٧٢).

## الكافِية الشَّافِية لِنَة نِ السَّتِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَّاتِ «وَلَمْنِ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



وهكذا ندرك السر والنكتة في قوله ﴿وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُم ﴾، أي لئن سألتهم سؤالَ مقرِّرٍ ومحفّزٍ لهم على التفكر والتعقل والإنصاف والإذعان، فإذن إقرارهم بالخالق يأتي بعد سلسلة أمور، وسيأتي بسط ذلك.

## دعوى أن المشركين مستحضرون دائما للجواب بأن خالقهم هو الله

لا يقال أيضاً: إن تعليق إقرارهم على توجيه السؤال إليهم عن الخالق: لا يدل على أنهم لا يقرون به إلا إن سئلوا عنه، بل هذا دليل على استحضارهم للجواب عن الخالق إن سئلوا عنه في كل الوقت أي في الماضي والحاضر والمستقبل، بحيث إن سألتهم عن الخالق فسيجيبون بأنه الله دون تردد، أي أن هذا الجواب حاضر عندهم ماثل في أذهانهم دائما، بدليل تأكيد جوابهم بلام القسم في قوله ﴿ لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾ فهذا يدل على «إيمانهم بأن الله هو الذي خلق السماوات والأرض، وهم يعترفون بهذه الحقيقة بتلقائية، لذلك فهم يقولون في جواب السؤال عمن خلق السموات والأرض دون تريث: فهم يقولون في جواب السؤال عمن خلق السموات والأرض دون تريث: «لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾ (١).

# الكلام عن آية ﴿وَلَيِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنَّا فَخُوضُ وَنَلْعَبُ ﴾ وعلاقتها بآيات الباب الثمانية

<sup>(</sup>١) توحيد الربوبية وتوحيد الإلهية ومذاهب الناس بالنسبة إليهما، للشيخ حبنكة، (ص: ١١١).

كُنَّا نَخُوضُ وَنَلَعَبُّ ، فإذن هم كانوا يخوضون ويلعبون قبل سؤالهم، ولكن حينما سئلوا أخبروا عما اقترفوه وأقروا به.

وكذا هنا في آية ﴿وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَ اللَّهُ ۖ لا يدل على أنهم لم يقروا به تعالى إلا قبل سؤالهم. وأما آية ﴿فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ ۖ فهي وإن جاءت بصيغة المستقبل، ولكن هذا لا ينفي أنهم يقولون ذلك في الماضي والحاضر أيضا؛ فإنك لو قلت سأقرأ كتاباً غدا، فهذا لا يعني أنك لم تقرأ كتاباً قبله، وكذا لو قلت سأزور صديقي الأسبوع القادم، فهذا لا يعني أنك لم تزره من قبل، أيضا لو قلت سأسافر بعد يومين، لا يعني أنك لم تسافر من قبل، وهكذا.

أقول: لا يقال هذا كله لأننا نقول في الجواب عنه:

أولاً: قولكم بأن الآية «دليلٌ على استحضارهم للجواب عن الخالق إن سئلوا عنه في كل الوقت...»، فجوابه إن هذا يكون مسلَّماً لو أنها جاءت مثلاً بصيغة: «إنهم مقرون بالله فلو سألتهم عن الخالق لقالوا هو الله»، أو كانت بصيغة «وإذ سألتهم من خلقهم فقالوا: الله»، فلو كانت صيغة الآية هكذا أو هكذا، فحينئذ سيكون سؤالهم عن الخالق لا لينشؤوا إقراراً به لم يكن من قبل، وإنما ليكشف لنا عن إقرارهم السابق، وحينئذ يمكن أن يقال ما ذكرتم من أنهم مستحضرون للجواب والإقرار به تعالى، ولكن الآية لم تأت بهذه الصيغة أو تلك التي يمكن أن يقال فيها إنها تكشف عن إيمانهم أو إقرارهم بالله المستقر في قلوبهم.

#### سؤالهم عن الخالق يدل على تشككهم فيه

وإنما آيات الباب الثمانية تسألهم عن خالقهم ورازقهم وخالق السموات والأرض ومدبرهما ومالكهما، وهذا سؤالٌ لا يدل على أن المسؤول مؤمنٌ

#### الكَافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



بالله، بل ظاهره يدل على أن المسؤولَ منكرٌ لوجود الله!! أو على الأقل يدل على أنه متشكِّكٌ في وجوده تعالى! وإلا فهل يقال مثلا: ولئن سألتَ الأنبياء - عليهم السلام -: من خلقهم ليقولن الله؟! طبعاً لا يقال هذا؛ لأن الأنبياء عليهم السلام لا نشك في إيمانهم بالله حتى نسألهم هكذا سؤال!!

وإنما نسأل هذا السؤال لمن نشكك في إيمانه؛ لنعلم منه هل هو مقرٌ بالله؟ أو نسأله عن الخالق لندعوه للإيمان إن كنا نعلم أنه غير مؤمنٍ بالله أصلا، فنسأله: من خلقك وخلق السماوات والأرض؟ فهذا السؤال هو بحد ذاته دعوةٌ للتأمل في نفسه وفي سائر المخلوقات حوله؛ ليُعمل عقله ويتساءل عمن خلقها، ليتبين له في نهاية المطاف أن لها خالقا(١).

إذ العقل يوجب أن هذا الكون حادث لما يعتريه من تغيرات وحوادث، وبالتالي لا بد له من محدِث وخالق، ويستحيل أن يوجد من غير خالق، ويستحيل أيضا أن يَخلق نفسَه، كما قال تعالى: ﴿أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخُلِقُونَ ﴿ الطور: ٣٥]، وبالتالي فلا بد أن يجيبوا إذا سئلوا عن الخالق: بأنه الله، وليس تلك الأصنام التي صنعوها بأيديهم، طبعا هذا الإقرار سيكون بأنه الله، وليس تلك الأصنام التي صنعوها بأيديهم، طبعا هذا الإقرار سيكون إن أعملوا عقولهم وأنصفوا، وإلا فلن يقروا بالله، وإن أقروا بالله فليس في إقرارهم هذا توحيد، ما لم يقولوا بألسنتهم: الله وحده هو الخالق لا خالق سواه، ثم يذعنوا بقلوبهم وجوارحهم.

فأنْظُرْ إلى نَفْسِكَ ثُمَّ انْتَقِلِ لِلعَالَمِ العُلْوِيِّ ثَمَّ السُّفْلِي تَجِدْ بِهِ صُنْعَاً بِدِيْعَ الحِكَمِ لَكِنْ بِهِ قَامَ دَلِيْلُ العَدَمِ وَكُلُّ مِا جَازَ عَلَيْهِ العَدَمُ عَلَيهِ قَطْعَاً يَسْتَجِيْلُ القِدَمُ انظر: عمدة المريد شرح جوهرة التوحيد (ص: ٢٠٦)، شرح الكبير للناظم اللقاني، دار النور المبين.

<sup>(</sup>١) كما قال في جوهرة التوحيد:

ثانياً: أما قولكم بأنهم سيجيبون بأن الخالق هو الله، ولن يترددوا في ذلك، فهذا غير مسلم أيضا، لأن ثمة آيات مشابهة يطرح فيها السؤال عن الخالق، ويكون الجواب فيها من الرسول، أو لا جواب فيها أصلا، وقد بيَّن كثيرٌ من المفسرين أن هذا لأنهم يترددون في الجواب أحيانا فيجيب عنهم الرسول، كما سبق بيانه.

ثالثاً: وأما قولكم «فهم يقولون في جواب السؤال عمن خلق السموات والأرض دون تريث: «الله..» فهذا سبق الجواب عنه.

## الجواب على قياس إقرار المشركين على إقرار المجواب على المنافقين

رابعاً: وأما قولكم «وهذا تماما مثل قوله تعالى ﴿وَلَهِنَ سَأَلْتَهُمُ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنَّا خَوُضُ وَنَلْعَبُ ... ﴿ فَهذا لا يعني أَنهم لم يكونوا يخوضون ويلعبون قبل أن يوجه السؤال إليهم . . . وكذا هنا في آية: ولئن سألتهم من خلقهم » .

فالجواب أن: هذا قياس مع الفارق، من وجهين:

الأول: أن المراد بآية «التوبة» هو: «ولئن سألتهم عما قالوا من القبيح في حقك وحق أصحابك»(١)، أي تسألُ الآيةُ عن سبب ما اقترفوه فعلاً من المكر والنفاق والاستهزاء والكفر كما ذُكر في سبب النزول(٢)، ولذا فقال

<sup>(</sup>١) البحر المحيط في التفسير (٥/ ٤٥٣).

<sup>(</sup>٢) جاء في تفسير البغوي (٤/ ٦٩، طبعة طيبة): «وسبب نزول هذه الآية على ما قال الكلبي ومقاتل وقتادة: أن النبي على كان يسير في غزوة تبوك وبين يديه ثلاثة نفر من المنافقين، اثنان يستهزئان بالقرآن والرسول، والثالث يضحك». وفي تفسير ابن كثير (٤/ ١٧٢): «وقال

## الكَافِية الشَّافِية لِنَةَ خِن السَّتِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ «وَلَمِنْ سَأَلْتُهُ مُر » الثَّمَانِية



﴿ قُلُ أَبِاللَّهِ وَءَايَنِهِ ، وَرَسُولِهِ ، كُنْتُم تَسْتَهْزِءُونَ ﴾ وذلك «توبيخاً على استهزائهم بمن لا يصح الاستهزاء به، وإلزاماً للحجة عليهم »(١).

إذن فآية «التوبة» تسأل عن سبب شيء قاموا به فعلاً فوُبِّخوا عليه، وأما آية «الزخرف» وهي ﴿وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُمْ...﴾ ومثيلاتها، فهذه تسأل عن اعتقادهم، هل يقرون بالله؟ لا أنها تسألهم عن سبب إقرارهم بالله!! وشتان بين السؤال عن سبب شيء حدث فعلا، وبين السؤال هل حدث ذلك الشيء أم لا؟! وهذا يوضحه أكثر الوجه:

الثاني: إن آية «التوبة» جاءت في سياق آياتٍ كثيرةٍ (٢) تتحدث عن المنافقين الذين فضحهم الله على رؤوس الأشهاد، حتى سميت سورة «التوبة» بالفاضحة، إذ تسمى سورة «براءة والتوبة والفاضحة والحافرة لأنها حفرت عن قلوب المنافقين (٣)، أي أنها فضحت مكرهم ولعبهم واستهزاءهم بالدين وكفرهم (٤)، وبالتالي فهم حينما أقروا بلعبهم واستهزائهم وكفرهم أقروا

تادة: ﴿وَلَإِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُكَ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ ۚ قال: فبينما النبي عَنْ في غزوة تبوك، وركب من المنافقين يسيرون بين يديه، فقالوا: يظن هذا أن يفتح قصور الروم وحصونها. هيهات هيهات. فأطلع الله نبيه على ما قالوا، فقال: «على بهؤلاء النفر». فدعاهم، فقال: «قلتم كذا وكذا». فحلفوا ما كنا إلا نخوض ونلعب». وفي الدر المنثور في التفسير بالمأثور (٤/ ٢٣٠): «عن ابن عمر قال رأيت عبد الله بن أبي وهو يشتد قدام النبي عن والأحجار تنكيه وهو يقول: يا محمد إنما كنا نخوض ونلعب والنبي عنه يقول: أبالله وآياته ورسوله كنتم تستهزئون».

<sup>(</sup>۱) تفسير البيضاوي «أنوار التنزيل وأسرار التأويل» (٣/ ٨٧).

<sup>(</sup>٣) البرهان في علوم القرآن (١/ ٢٦٩).

<sup>(</sup>٤) قال الطبري في جامع البيان (١١/ ٥٤٢): «ولئن سألت يا محمد هؤلاء المنافقين عما قالوا

بما قاموا ويقومون به فعلا، وبما هو من شأنهم وبما يتناسب مع حال نفاقهم.

وأما الآية الثانية - أي آية «الزخرف» - ومثيلاتها فهي تتحدث عن المشركين، وهؤلاء حينما سُئلوا عن الإيمان أو الإقرار بالله تعالى سئلوا عن شيء يخالف ما هم عليه من اتخاذ الأصنام أربابا وآلهة من دون الله، فإذا زعمتم أنهم أقروا بالتوحيد، فهذا يعني أنهم أقروا بما هم قائمون على خلافه وهو الشرك! وهذا لا يستقيم كما ترى.

وبالتالي فكيف تقيسون إقرار المنافقين باستهزائهم الذي صدر منهم فعلا، على إقرار المشركين بالتوحيد المتوهم والذي لم يصدر منهم أصلا!! بل هم يتبرؤون منه دائماً كما في قوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِم أَكِنَّة أَن يَفْقَهُوهُ وَفِيَ عَالَى عَلَى أَدُبِهِم وَقُرَاً وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي ٱلْقُرُءَانِ وَحَدَمُ وَلَوْا عَلَى أَدْبَرِهِم نَفُورا الإسراء: ٤٦]؟!

## السين وسوف تتكلم عن المستقبل دون أن تدل على الحاضر والماضي نفياً أو إثباتا

خامسا: أما قولكم «وأما آية ﴿فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ﴾ فهنا وإن جاءت بصيغة المستقبل ولكن هذا لا ينفي أنهم يقولون ذلك في الماضي والحاضر أيضا بدليل لو أنك قلت سأقرأ . . . ».

فالجواب نعم، لا ينفي الماضي والحاضر ولكن أيضاً لا يدل عليه، أي أن السين في ﴿فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ ﴾ كما أنها لا تدل بالضرورة على أنهم لم يقولوا

<sup>=</sup> من الباطل والكذب، ليقولن لك: إنما قلنا ذلك لعبا، وكنا نخوض في حديث لعباً وهزوا. يقول الله لمحمد على: قل يا محمد أبالله وآيات كتابه ورسوله كنتم تستهزئون». وفي تفسير الماتريدي «تأويلات أهل السنة» (٥/ ٤٣٠): «كانوا يستهزءون بالله وبآياته وبرسوله، والاستهزاء بذلك كفر...».

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السِّدِدَلالِ ابْنِ تَمْمِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الشَّانِية



ذلك في الماضي والحاضر، فكذلك لا تدل على أنهم كانوا يقولون بأن الله هو الخالق، وإنما الذي تدل عليه السين وسوف هو وقوع الحدث في المستقبل بغض النظر هل وقع مثله في الماضي أو الحاضر؟ فهذا يحتاج إلى دليلٍ مستقلِّ أو دليلٍ خارجيِّ يدلُّ على النفي أو الإثبات، فهل عندكم دليلٌ على الإثبات؟!

نحن لدينا أدلةٌ على أنهم على الأقل شاكُّون بوجود الله، يدل على ذلك آيات كثيرة كآيات «الطور» السابقة ﴿أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ...﴾، والآيات التي جاء فيها الجواب من الرسول، والآيات التي لا جواب فيها أصلا، وذلك لأنهم أحيانا يترددون، وقد سبق بسط ذلك كله، وبدليل أقوالهم الشنيعة باتخاذ الله ولداً، وبعجزه عن إحياء الموتى للبعث، ونحو ذلك مما سبق بيانه، تعالى الله عن ذلك علواً كبيرا.

وقد سبق قول ابن كثير: « كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِأَللّهِ أِي: كيف تجحدون وجوده أو تعبدون معه غيره!». اه. وقال الألوسي: «والمراد بكفرهم به تعالى إلحادهم في ذاته سبحانه وصفاته عز وجل وخروجهم عن الحق اللازم له جل شأنه على عباده من توحيده واعتقاد ما يليق بذاته وصفاته جل جلاله فلا ينزهونه تعالى عن صفات الأجسام ولا يثبتون له القدرة التامة والنعوت اللائقة به سبحانه وتعالى ولا يعترفون بإرساله تعالى الرسل وبعثه سبحانه الأموات. »(۱).

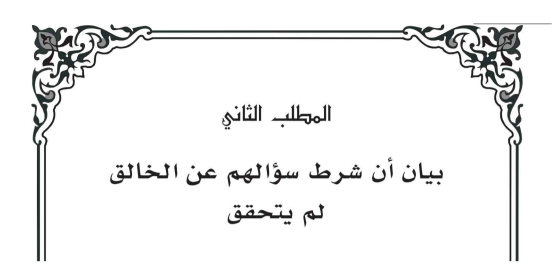
وقال تعالى: ﴿رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّ إِن كُنتُم مُّوقِنِينَ ۞ لاَ اللهُ إِلَا هُوَ يُحِيء وَيُمِيثُ رَبُّكُمُ وَرَبُ ءَابَآبِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ بَلْ هُمْ فِي شَكِّ يَلْعَبُونَ إِلَا هُوَ يُحِيء وَيُمِيثُ رَبُّكُمُ وَرَبُ ءَابَآبِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ اللهُ هُمْ فِي شَكِّ يَلْعَبُونَ اللهُ إِلَّا هُوَ يُحِيء وَيُمِيثُ رَبُّكُمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

روح المعاني (۲۶/۹۹).

وإنما هو قول ممزوج بلعب، لغشيان أدخنة أهوية نفوسهم، بصائر قلوبهم وأرواحهم»(١).

**総 総 総** 

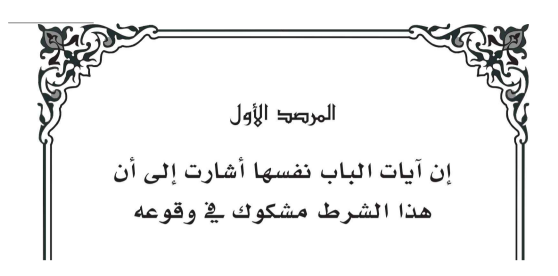
(١) محاسن التأويل للقاسمي (٨/٨٤)، دار الكتب العلمية.



في الواقع لم ترد - على حد علمي - آيةٌ، أو حديثٌ، أو أثرٌ، فيه أن النبي على سألهم عن الخالق فأجابوه بأنه الله، ومن زعم ذلك فليأتنا بالدليل عليه، بل نحن نأتي بالدليل على عدم وقوع ذلك، وذلك من وجهين:

الأول: أن آيات الباب نفسه أشارت إلى أن هذا الشرط مشكوكٌ في وقوعه.

الثاني: المقصود بآيات الباب إثبات الخالق والبعث ونحوه لا سؤالهم. وفيما يلى بسط هذين الوجهين كلٌ منهما في مرصد، وبالله التوفيق.



فالآيات نفسها تشير إلى أن سؤاله على الخالق: مشكوكٌ فيه، لأنها معلقة بأداة «إن» لا بأداة «إذ»، وفرقٌ بين «إن» الشرطية التي تفيد وقوع الشيء في المستقبل فيما لو وقع الشرط، وبين «إذ» التي تفيد وقوع الشيء في الماضى فعلا.

#### خلط ابن تيمية بين «إذ» وبين «إن» الشرطية

فكأن ابن تيمية هنا نزَّل «إن» في آيات الباب منزلة «إذ»، فجرَّه ذلك إلى أن يعتبر آية ﴿وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَّ الله أَن يعتبر آية ﴿وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَّ الله أن يعتبر آية ﴿وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَن خَلقهم فقالوا: الله ». .!!

وهذا خطأٌ وخلطٌ فاحشٌ بين أداتي «إن» و«إذ»، فثمة فرقٌ ظاهرٌ بين الأداتين، إذ لو كانت الآية بلفظ «وإذ سألتهم..» فحينها تفيد أن المشركين قالوا فعلا: الله هو خالقهم وخالق السموات والأرض وما بينهما، وأن هذا الإقرار وقع منهم فعلا في الماضي، لأن «إذ» تفيد أن الفعل الذي تقترن به قد حدث وانتهى بخلاف «إنْ» فهو يقترن بفعل سيحدث في المستقبل، كما قرر ذلك النحاة، وإليك بعض نصوصهم:

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَّاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّانِية



قال ابن هشام: "إذْ: على أربعة أوجه: أحدها: أن تكون اسماً للزمن الماضي، ولها أربعة استعمالات: أحدها: أن تكون ظرفاً، وهو الغالب، نحو... ﴿فَقَدُ نَصَرَهُ اللّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِى النَّيْنِ التوبة: ٤٠]، والثاني: أن تكون مفعولاً به نحو ﴿وَاذْكُرُواْ إِذْ كُنتُمْ قَلِيلاً فَكَرَّكُمْ ﴿ وَالْتَالِي : أن تكون مفعولاً به نحو ﴿وَاذْكُرُواْ إِذْ كُنتُمْ قَلِيلاً فَكَرَّكُمْ ﴿ وَالْعَالِبِ على المذكورة في أوائل القصص في التنزيل أن تكون مفعولاً به، والغالب على المذكورة في أوائل القصص في التنزيل أن تكون مفعولاً به، بتقدير اذكر، نحو: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَيْكَةِ ﴾ [البقرة: ٣٠]، ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيْكَةِ ﴾ [البقرة: ٣٠]، ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيْكَةِ ﴾ [البقرة: ٣٠]، ﴿وَاقْ

وقال البهاء السبكي: «لا بد لحذف المسند من قرينة تميزه، والقرينة إما سؤالٌ محقَّقٌ أي واقع نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ الله مَوْلَنَ الله كُونَ الله على الله الله والمعنى بتحقق السؤال هاهنا تحققه قبل الجواب لا أنه محقق الوقوع عند نزول الآية؛ لأن فعل الشرط مستقبل المعنى، بل الاقتصار على لفظ الجلالة الكريمة يستدعي تقدم سؤال استغنى به عن ذكر خلقهن (٢). اه.

وجاء في النحو الوافي: «أدواته إحدى عشرة، تسمى «الأدوات الشرطية المجازمة»، وهي: «إن، إذ ما . . . »، إلى أن يقول: «ومهما كانت صيغة فعل السرط أو جوابه فإن زمنهما لا بد أن يتخلص للمستقبل المحض بسبب وجود أداة الشرط الجازمة، بالرغم من أن صورتها أو صورة أحدهما قد تكون أحياناً - غير فعل مضارع؛ إذ من المقرر أن أداة الشرط الجازمة تجعل زمن شرطها وجوابها مستقبلاً خالصا، ومن المقرر كذلك أن تحقق الجواب ووقوعه متوقّف على تحقّق الشرط ووقوعه، ومعلّق عليه؛ فإذا حصل الشرط حصل ما تعلق عليه، وهو: الجواب. لا فرق في هذا بين أن تكون الأداة

<sup>(</sup>١) مغنى اللبيب لابن هشام (٧/٥)، تحقيق د. الخطيب.

<sup>(</sup>٢) عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح للبهاء السبكي (١/٣٠٧).

مقتصرةً في معناها على التعليق - مثل: «إن» - أم متضمنة معه معنى آخر: كالزمانية، أو المكانية»(١). اه.

والحاصل أن أداة «إن» الشرطية والجملة الداخلة عليها هي في المعنى مستقبل، وإن كان الفعل فيها بصيغة المضارع! أي أنه يتحقق الفعل فيها مستقبلا إن تحقق الشرط، وهو ما ينطبق على قوله تعالى ﴿وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ونحوه، وهذا بخلاف الأداة «إذ» المجردة فإن هذه تدخل على الجملة المتحققة في الماضي، ولا تتوقف على تحقق شرط لأن «إذ» ليست شرطية أصلاً بخلاف «إذ ما» فإنها شرطية كما سبق.

## دلالة «إن» في الآية على أن سؤالهم عن الخالق أمر مشكوكً فيه

الأمر الثاني: الآية لم تدل على أن قولهم أو إقرارهم بالله مشروط بسؤاله لهم فحسب، بل إن الآية دلت على أن سؤاله لهم عن الله أمر مشكوك فيه أصلا، لأن أداة الشرط التي في الآية وهي «إنْ» التي في «ولئن» تفيد الشك كما قرر الجمهور، بل الظاهر من كلام القرافي أن هذا إجماع الأصولين والنحاة، وإن تعقبه بعض العلماء، وبعضهم يرى أن الأصل في «أن» هو دخولها على المشكوك في تحققه، وإن دخلت أحياناً على المتيقن حصوله، وبعضهم يرى أن «إن» لمطلق الربط، وإليك تفصيل المذاهب في ذلك:

المذهب الأول: أنّ «إنْ» لا تدخل إلا على المشكوك في تحققه، وهذا ما جزم به القرافي ونقله عن النحاة والأصوليين (٢)، وهو ظاهر كلام

<sup>(</sup>١) النحو الوافي (٤/ ٤٢١).

<sup>(</sup>٢) الفروق «أنوار البروق في أنواء الفروق» للقرافي (١٦٣/١).

## الكافِرَة الشَّافِية لِنَقْضِ اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



الجرجاني في دلائل الإعجاز حيث قال: «وينظرُ في الحروف التي تشتركُ في معنًى ثم ينفردُ كلُّ واحدٍ منها بخصوصيّةٍ في ذلك المعنى فيضع كلاً من ذلك في في خاصِّ معناهُ نحوُ أن يجيءَ بـ «ما» في نفي الحال وبـ «لا» إذا أرادَ نفي الاستقبال وبـ «إنْ» فيما يترجَّحُ بينَ أن يكونَ وألا يكونَ، وبـ «إذا» فيما عُلمَ أنه كائنٌ » (١). اه.

## إنكار الزمخشري على من يخلط بين إن وإذا في الاستعمال

وهو أيضا ظاهر كلام الزمخشري كما نقله عنه القزويني في الإيضاح (٢)، قال الزمخشري: «وللجهل بموقع «إن وإذا» يزيغ كثير من الخاصة عن الصواب فيغلطون ألا ترى إلى عبد الرحمن بن حسان كيف أخطأ بهما الموقع في قوله يخاطب بعض الولاة وقد سأله حاجة فلم يقضها، ثم شفع له فيها فقضاها:

تولى سواكم أجرها واصطناعها ونفس أضاق الله بالخير باعها عصاها وإن همت بشر أطاعها

ذممت ولم تحمد وأدركت حاجتي أبى لك كسب الحمد رأي مقصر إذا هي حثته على الخير مرة

فلو عكس لأصاب». اه.

أي أنه أصاب لو قال:

عصاها وإذا همت بشر أطاعها

إن هي حثته على الخير مرة

<sup>(</sup>۱) دلائل الإعجاز لعبد القاهر الجرجاني (ص: ۷۷)، تحقيق د. محمد التنجي، دار الكتاب العربي، بيروت، ط۱، ۱۹۹۰.

<sup>(</sup>٢) الإيضاح في علوم البلاغة (١١٨/٢).

لأنه هكذا - أي بالشكل المعدل - سيكون غايةً في الذم الذي أراده الشاعر فيمن يهجوه، فإن المعنى سيكون حينئذ: أن نفس ذاك الوالي لخبثها لا تحثه عادة على الخير، وإن حدث أن حثّته عصاها! وإنها كثيراً ما تهم بالشر فيطيعها!!

وأجاب البهاء السبكي فقال: «ويمكن الجواب بأن المقصود إثبات حثّ نفسه له على الخير ومع ذلك يعصيها، وهو أبلغ في الذم، وبذلك يعلم الجواب عن قوله: وإن همت، قلت ذلك بحثا ثم رأيته في بعض الحواشي، وقد سبق غيري إليه»(١). اه.

#### «إنِّ» تجزم اللفظ دون المعنى بخلاف إذا

ومن الطريف هنا قول النحاة: «إنْ» تجزم اللفظ دون المعنى، وقد ألغز بعضهم في ذلك فقال:

عندي سؤال من يجبه يعظم وإذا جرمت فإنني لم أجرم

سلّم على شيخ النحاة وقل له أنا إن شككت وجدتموني جازما فأجابه آخر بقوله:

قل في الجواب بأنّ (إن) في شرطها جزمت ومعناها التردّد فاعلم و (إذا) بجزم الحكم إن شرطية وقعت ولكن شرطها لم يجزم (٢)

والمقصود أنَّ «إنْ» تُفيد الشكَّ في حصول فعل الشرط، ولكن تجزمه في الإعراب فيكون ساكن الآخر، و«إذا» تُفيد الجزم أي اليقين في حصول فعل الشرط ولا تجزمه في الإعراب.

<sup>(</sup>١) عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح (١/٣٢٥).

<sup>(</sup>۲) شذرات الذهب في أخبار من ذهب (۱۰/ ۱۹۰)، لابن العماد الحنبلي، دار ابن كثير، ط۱، ۱۹۸٦م.

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّانِية



# الأصل في «إن» أن تدخل على المشكوك في المشكوك في تحققه عند القزويني

المذهب الثاني: أن الأصل في "إن" أن تدخل على المشكوك في تحققه، وقد تدخل على المتحقق وقوعه، وهو رأي القزويني في الإيضاح حيث قال: "أما: إن، وإذا، فهما للشرط في الاستقبال لكنهما يفترقان في شيء، وهو أن الأصل في "إن" ألا يكون الشرط فيها مقطوعاً بوقوعه كما تقول لصاحبك: "إن تكرمني أكرمك"، وأنت لا تقطع بأنه يكرمك".

ثم قال: "والأصل في "إذا" أن يكون الشرط فيها مقطوعًا بوقوعه.. وقد تستعمل "إن" في مقام القطع بوقوع الشرط لنكتة: كالتجاهل لاستدعاء المقام إياه. وكعدم جزم المخاطب كقولك لمن يكذبك فيما تخبر: إن صدقت فقل لي ماذا تفعل. وكتنزيله منزلة الجاهل لعدم جريه على موجب العلم كما تقول لمن يؤذي أباه: إن كان أباك فلا تؤذه.. "(1). اه.

والزركشي في البرهان حيث قال: «إن» المكسورة الخفيفة ترد لمعانٍ: الأول: الشرطية وهو الكثير نحو: ﴿إِن تَنَقُواْ اللهَ يَجْعَل لَكُمْ فُرْقَانًا ﴾، ﴿إِن يَنتَهُواْ يُغْفَرُ لَهُم ﴾، ثم الأصل فيه عدم جزم المتكلم بوقوع الشرط كقوله: ﴿إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ ﴾ وعيسى جازم بعدم وقوع قوله، وقد تدخل على المتيقن وجوده إذا أبهم زمانه كقوله: ﴿أَنَا إِنْ مِتَ فَهُمُ الْمُنْلِدُونَ ﴾، وقد تدخل على على المستحيل نحو: ﴿إِن كَانَ لِلرَّمْنِ وَلَدُ ﴾ (٢). اه.

والأستاذ عباس حسن حيث قال في النحو الوافي عند الكلام على

<sup>(</sup>١) الإيضاح في علوم البلاغة (٢/١١٧).

<sup>(</sup>٢) البرهان في علوم القرآن (٤/ ٢١٥).

أدوات الشرط: «ومنها: ما يختص إما بالأمر المتيقن منه أو المظنون. ولكن الأول هو الأغلب، وهو «إذا» الشرطية. وإما بالمشكوك فيه أو بالمستحيل، وهو باقي الأدوات الشرطية. . . والقرائن وحدها هي التي تعين اليقين، أو الظن، أو الشك، أو الاستحالة . . مع الدلالة على الشرطية في كل حالة . ومنها ما وضع - في الأكثر - لتعليق الجواب على الشرط تعليقاً مجرَّداً يُراد منه الدلالة على وقوع الجواب وتحققه، بوقوع الشرط وتحققه، من غير دلالة على زمان، أو مكان، أو عاقل، أو غير عاقل؛ وهو: «إن» و«إذ ما» مع دلالتهما على الشك أو الاستحالة كدلالة الأدوات الشرطية الأخرى عليهما» (١) . اه.

# «إن» لمطلق الربط سواء كان ما دخلت عليه مشكوكاً أم لا، عند المحشين على الفروق للقرافي

المذهب الثالث: أنّ "إن» لمجرد الربط بين فعل الشرط وجوابه، وهو رأي المشتغلين بكتاب الفروق للقرافي، كابن الشاط حيث تعقب القرافي، بقوله: "قلت: ليس الأمر كما نصوا عليه بل هي لمطلق الربط سواء كان ما دخلت عليه مشكوكاً فيه أو غير مشكوك، غير أنها ليست بظرف، وإذا ظرف، وقد آل كلامه في جوابه عن الإشكال وجوابه بعد ذلك عن السؤال إلى أنها تستعمل في المشكوك وغير المشكوك ودعوى المجاز على خلاف الأصل»(٢). اه.

<sup>(</sup>١) النحو الوافي (٤/ ٤٣١).

<sup>(</sup>٢) إدرار الشروق على أنواء الفروق (١/ ٩٣).

## الكافية الشَّافِية لِنَة ضِ السَّيدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ « وَلَمْنِ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



أيضاً ابن حسين المكي تعقب القرافيَّ بقوله: «لا فرق بين إن وإذا في كونهما لمطلق الربط سواء كان ما دخلا عليه مشكوكاً فيه أو غير مشكوك، غير أن إن ليست بظرف، وإذا ظرف...»، إلى أن قال: «فظهر أن ليس الأمر كما نص عليه النحاة والأصوليون من أن «إن» لا يعلق عليها إلا المشكوك فيه، وإذا يعلق عليها المشكوك والمعلوم»(١). اه.

أيضا البقوري تعقب القرافيَّ فقال في ترتيب الفروق واختصارها: «والظاهر عندي أن القاعدة التي يذكرها النحويون وهي التي مرت لنا أن «إن» ليست محصلة، وأن «إن» تقع في الموضعين معا. . . كقوله تعالى ﴿أَفَإِينُ مِّتَ فَهُمُ لَخُوْدُونَ ﴿ وَالآية الأخرى مع الفرض فيهما نظر »(٢) . اه.

فهؤلاء كلهم قد ردوا على القرافي وتعقبوا عليه في قوله بأن «إن» لا تدخل إلا على المشكوك في تحققه، فذكروا أنها أعم من ذلك.

والحاصل مما سبق أن «إن» الشرطية هل تدخل على المشكوك فيه فقط كما قاله القرافي في الفروق وهو ظاهر كلام الجرجاني في الدلائل والزمخشري، أم أن هذا يكون غالباً أو الأكثر أو الأصل كما قال القزويني والبهاء السبكي، أم أنها لمجرد الربط أي أنها تدخل على المشكوك فيه وعلى المتحقق حصوله على حد سواء، كما قال المتعقبون على كلام القرافي في الفروق كابن الشاط والبقوري وابن حسين المكي؟ ثلاثة أقوال!

<sup>(</sup>١) تهذيب الفروق والقواعد السنية في الأسرار الفقهية (١٦٣١).

<sup>(</sup>۲) ترتیب الفروق واختصارها (۸٦/۱).

## حاصل الوجه الثاني في الجواب عن آيات الباب الثمانية

وبذلك نكون قد انتهينا من الوجه الثاني في الجواب عن استدلالهم بآيات الباب الثمانية على إقرار المشركين بتوحيد الربوبية، وحاصله هو أنه ليس في آيات الباب إقرارٌ محققٌ من المشركين بشيء، وإنما غاية ما فيها هو أن إقرارهم معلقٌ على سؤالهم، وهل وقع هذا السؤال أم لا؟ لا يوجد دليلٌ يفيد ذلك، ومن زعم فعليه به، بل إن تصدير الآية بران الشرطية يفيد أن سؤاله هذا مشكوكٌ في وقوعه على مذهب القرافي والقزويني، إذ إنها - أي ران» - تدخل على المشكوك فيه دائماً عند القرافي، وغالباً عند القزويني ومن معه.

ولكن قد يُرد على هذا الحاصل اعتراضان:

الاعتراض الأول: أن يقال إن النبي عَلَيْهُ لا بد أن يكون سألهم، لأن الله أمره بذلك كما في قوله في آية «المؤمنون»: ﴿قُلُ لِّمَنِ ٱلْأَرْضُ...﴾ ﴿سَيَقُولُونَ لِمَنِ وَلَذَا قَالَ بعض علماء البلاغة أن السؤال في الآية محققٌ كما سبق من كلام البهاء السبكي (۱)، وبالتالي فهم لا بد وأن يكونوا أقروا بأن الله خالقهم، لأن الله أخبر بأنهم سيقولون ذلك، وخبره حقٌ وصدقٌ لا يتخلف.

الاعتراض الثاني: هبْ أنه لم يسألهم ولم يقولوا، ولكن الله يعلم أنهم لو سئلوا لقالوا وأقروا بأن الله هو الخالق، وهذا يدل على أنهم يعلمون بأن الله هو الخالق حتى لو سلَّمنا أنهم لم يقرُّوا بذلك بألسنتهم.

فهذا غاية ما يمكن أن يعترض به هنا، وإليك بسط هذين الاعتراضين مع الجواب عليهما.

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ١٣٢).

#### الكافِئة الشَّافِية لِنَقْضِ السِّدِلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّانِية



#### الاعتراض الأول: إن النبي لا بد أن يكون سألهم لأنه مأمورً بذلك.

وبيان ذلك أن يقال «قد أمر اللهُ رسولَه أن يسأل المشركين، ﴿قُل لِّمِنَ الْمَوْرِ وَلَكُ أَلْكُمْ وَرَبُّ الْمَكْمِعِ وَلَا اللّهِ الْمَر للنبي قُلُ أَفَكَ لَنْ يَقُولُهُ فَي هذه الآيات هو أمرٌ للنبي قُلُ أَفَكَ لَنْ نَقُوبُ فِي هذه الآيات هو أمرٌ للنبي بأن يسألهم هذا السؤال، ولا بد أن يمتثل رسولُ الله الأمرَ فيسألهم عن خالقهم، وإلا يكون الرسولُ عاصياً - حاشاه - إن لم يسألهم، وهذا غير جائزٍ في حقه لعصمته.

فإذا سألهم فلا بد حتماً أن يجيبوا بأنه لله؛ لأن الله أخبر بأنهم سيجيبون بذلك، لقوله: ﴿ سَيَقُولُونَ لِللَّهِ ﴾، وخبره صدقٌ لا يتخلّف، فيكون إقرارهم بالخالق في نهاية المطاف هو إقرارٌ محقق، وليس فقط إقراراً معلقاً كما زعمتم تمسّكاً بظاهر آيات الباب، غاية ما في الأمر أنه إقرارٌ مستقبليٌ محتّم وليس إقراراً حدث في الماضي ولا حال نزولِ آيات الباب الثمانية.

ولعله من أجل ذلك قيل إن السؤال هنا محققٌ لا معلق، وفي ذلك يقول التفتازاني: «﴿ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾: أى: خلقهن الله؛ فحذف المسند لأن هذا الكلام عند تحقق ما فرض من الشرط والجزاء يكون جواباً عن سؤال محقق»(٢).

والجواب عن هذا الاعتراض - وبالله التوفيق - : إن هذا مبنيٌ على أن قوله في هذه الآيات ﴿قُلُ ﴾ يُقصد به أن يذهب الرسول فعلاً إلى المشركين فيسألهم عن الخالق، ولكن هذا غير مسلَّم لسبين:

<sup>(</sup>١) موسوعة أهل السنة لعبد الرحمن دمشقية (ص: ١٣٥).

<sup>(</sup>٢) حاشية الدسوقي على مختصر المعاني للسعد التفتازاني للعلامة محمد بن عرفة الدسوقي (٢) . تحقيق عبد الحميد هنداوي، المكتبة العصرية، بيروت.

الأول: لأن ﴿ قُلُ ﴾ في القرآن ليس المقصود بها حقيقتها.

الثاني: لأنه يخالف أصل نظرية تقسيم التوحيد وهو أن الرسل قد بُعثوا بالدعوة إلى توحيد العبادة، لا بالدعوة إلى توحيد الربوبية.

#### وفيما يلي بسط هذين السببين:

السبب الأول: أن ﴿ قُلُ ﴾ في القرآن ليس المقصود بها حقيقتها وهي أمرٌ بقول كذا وكذا؛ لأن كل ما في القرآن سواء صُدِّر بـ ﴿ قُلُ ﴾ أو لم يُصدَّر بها فإن النبي مأمورٌ بتبليغه كما قال تعالى: ﴿ ﴿ يَنَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن وَرَبِّ لَيْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن وَرَبِّكُ وَإِن لَمْ تَفْعَلُ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِن النَّاسِ أَن اللهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَيْفِرِينَ اللهَ الله المائدة: ٦٧].

# الحكمة في تصدير الآيات به فُلُ ﴾ هو لتشريف الأمة

وإنما صُدِّرت بعض الآيات به وَأُلُ تشريفاً للأمة، فالخطاب في القرآن أقسامٌ كثيرة أوصلها السيوطي إلى ٣٤ قسما (١)، منها «خطاب التشريف وهو كل ما في القرآن مخاطبة به وَأُلُ ، فإنه تشريفٌ منه تعالى لهذه الأمة بأن يخاطبها بغير واسطة لتفوز بشرف المخاطبة »(٢)، «إذ ليس من الفصيح أن يقول

<sup>(</sup>۱) الإتقان في علوم القرآن (۳/ ۱۱۰) ومن ذلك قوله: «... الثامن والعشرون: خطاب الجمادات خطاب من يعقل نحو: ﴿فَقَالَ لَمَا وَلِلْأَرْضِ انْتِيَا طَوْعًا أَوْ كُرُهَا ﴾. التاسع والعشرون: خطاب التهييج نحو: ﴿وَعَلَى اللهِ فَتَوَكِّلُوا إِن كَثْتُم مُوْمِنِينَ﴾. الثلاثون: خطاب التحنن والاستعطاف نحو: ﴿يَعِبَادِى اللَّينَ أَسَرَفُوا ﴾. الحادي والثلاثون: خطاب التحبب نحو: ﴿يَتَبَنُومُ اللهُ وَنَا اللهُ اللهُ وَالثلاثون: خطاب التعجيز نحو: ﴿يَبُنُومُ إِن اللهُ ﴾، ﴿يَبُنُومُ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي ﴾. الثاني والثلاثون: خطاب التعجيز نحو: ﴿فَأَتُوا بِسُورَةٍ ﴾».

<sup>(</sup>٢) الإتقان في علوم القرآن للسيوطي (ص: ١٥٠١)، طبعة مركز الدراسات القرآنية، ومعترك الأقران في إعجاز القرآن للسيوطي (١/ ١٧٩)، وانظر: الزيادة والإحسان في علوم القرآن

## الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السِّيدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



الرسول للمرسل إليه قال لي المرسل قل كذا وكذا، ولأنه لا يمكن إسقاطها فدل على أن المراد بقاؤها ولا بد لها من فائدة فتكون أمرا من المتكلم للمتكلم بما يتكلم به، أمره شفاها بلا واسطة كقولك لمن تخاطبه افعل كذا»(١).

# ثمة آيات صُدرت بِهِ فُلُ ﴾ وأخرى بنفس المضمون لم تصدر بذلك والكل مأمور بتبليغه

ومما يدل على ذلك أن ﴿ قُلْ ﴾ هي للتشريف ليس إلا، أن ثمة آيات كثيرة مشابهة لبعضها البعض، والفرق بينها هو كلمة ﴿ قُلْ ﴾ فقط، مثلا قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنَ أَعْبُدَ اللّهَ وَلاَ أُشْرِكَ بِفِّ ﴾ [الرعد: ٣٦] وقوله: ﴿ قُلْ إِنِّ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللّهَ وَلاَ أُشْرِكَ بِفِ ﴾ [الزمر: ١١]، وجاء نحو هاتين الآيتين في المضمون أعْبُدَ الله عُلِصًا لَهُ اللّهِ وَلَى وهو قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبِّ هَانِهِ النمل: ١٩]. وأَمْرِتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبِّ هَانِهِ النمل: ١٩].

<sup>= (</sup>٢/ ٢٦٤)، جمال الدين ابن عقيلة المكي (ص: ٢٦٤)، الموسوعة القرآنية لإبراهيم الأبياري (٢٠٣/٢)، مؤسسة سجل العرب.

<sup>(</sup>۱) البرهان في علوم القرآن (۲/ ۲۰۱)، وانظر: أدب الخطاب في القرآن الكريم (ص: ۱۰۹)، د. عبد الرحمن سعود أبداح، دار دروب.

والسلام كما بلغ آيات القرآن كلها سواء ما صدر منها به وقُلُ، أو لم يصدر، فعلم أنها للتشريف.

وكذا قوله: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا اَلنَّاسُ قَدْ جَآءَكُمُ الْحَقُّ مِن رَّيِكُمُ ۚ ﴿ [يونس: ١٠٨]، وقـولـه ﴿ يَتَأَيُّهَا اَلنَّاسُ قَدْ جَآءَكُمُ الرَّسُولُ بِالْحَقِّ مِن رَّيِكُمُ ﴾ [الـنــساء: ١٧٠] فكلا الآيتين مضمونهما واحد كما ترى، ولكن الأولى صُدِّرت بقل والثانية لم تصدَّر.

وكذا قوله ﴿ قُلُ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ [الأعراف: ١٥٨]، وقوله: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا آنَا لَكُو نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴿ آيَ ﴾ [الحج: ٤٩]، وجاء مضمون ذلك في آيات أخرى كثيرة غير مصدرة بقل كقوله: ﴿ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ [الشعراء: ١١٥]، وقوله ﴿ إِنِّ لَكُم مِنْهُ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ [الذاريات: ٥٠]، إلى غيرها من الآيات الكثيرة.

# يستحيل أن يقول النبي للناس: ﴿ يَعِبَادِى اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّهِ عَمَا هو ظاهر بعض الآيات

وكذا قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا النَّمَوُ النَّرَا النَّرَا النَّرَا النَّرَا وقوله: ﴿ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّ أَرْضِى وَسِعَةٌ فَإِيّنَى فَأَعَبُدُونِ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ لَعَبَادِه الْمؤمنين بأن يتّقوه ويعبدوه، بيد أن فكلاهما خطاب مباشرٌ من الله لعباده المؤمنين بأن يتّقوه ويعبدوه، بيد أن الأولى مصدَّرة به فل عَلْم مصدَّرة بها، وهذا كما قلنا لا يغيِّر من الأمر شيئاً، وهو أن النبي مأمورٌ بتبليغهما معا، وقد فعل عَلَيْهُ.

وكان المفروض أن تكون آية الزمر المصدَّرة به ﴿ فَلَ ﴾ هكذا: قل يا عباد الله الذين آمنوا اتقوا ربكم. . وكذا يقال في قوله: ﴿ فُلْ يَعِبَادِى اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللَّهُ الللَّالَا اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُو

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السَّتِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ «وَلَمِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



٣٥]، فكان المفروض أن تكون بصيغة: «قل يا عباد الله الذين أسرفوا...»، فلما جاءت آيتا «الزمر» بصيغة الخطاب المباشر من الله على الرغم من تصديرهما بر فُلُ في: دلّ ذلك بشكل قاطع على أنّ فيلُ للتشريف، وليس هي أمراً بقول ما بعدها؛ لأنه يستحيل أن يقول النبي للناس: «يا عبادي الذي آمنوا اتقوا ربكم»، أو يقول: «يا عبادي الذين أسرفوا...»، وإنما النبي مأمور بتبليغهما معا كما أنزلتا أي مع لفظة في فُلُ في، وهكذا كل القرآن مأمور بتبليغهما سواء صُدِّرت آياته بقل، أو لم تصدَّر بها.

# لا يراد بنحو قوله ﴿ قُلُ مَن رَّبُّ... ﴾ أن يسألهم وإنما أن يبلغهم بها

فثبت بما تقدم أن قوله تعالى ﴿ قُلُ مَن رَّبُ ٱلسَّمَوَتِ ٱلسَّبِع ﴾ ونحوه ليس المراد به أن يذهب ويسألهم، وإنما هو مأمورٌ بأن يبلغهم ذلك؛ بأن يقرأ عليهم وعلى غيرهم تلك الآيات وغيرها سواء آمنوا بها أم لم يؤمنوا، وسواء تجاوبوا معها ام لا. وننتقل إلى:

# سؤال النبي إياهم عن الخالق يخالف نظريتكم في أن الرسل لم تبعث بتوحيد الربوبية

السبب الثاني: أنه يخالف أصل نظرية تقسيم التوحيد وهو أن الرسول وسائر الرسل قد «بعثوا بالدعوة إلى توحيد العبادة، لا بالدعوة إلى توحيد الربوبية، فليس هناك آية واحدة قالت أقروا بالربوبية (۱٬۰۰۰). لأن الفِطَر تقتضيه . . .  $((7)^{(7)})$ , و «جميع بني آدم مفطورون على الإقرار به  $((7)^{(7)})$ ، فإذا كان الإقرار بالخالق أمراً مفطوراً عليه، ومجمعاً عليه بين البشرية كافة، ولم يأت من أجله الرسل عليهم السلام، فلماذا يؤمر النبي بسؤالهم عن الخالق من هو؟!!

### بطلان زعم التدرج بهم من توحيد الربوبية إلى الألوهية

إن قلتم: هو سألهم عن توحيد الربوبية ليقيم عليهم الحجة في مسألة توحيد الألوهية ويتدرج بهم إلى الإقرار به، لأن توحيد الربوبية "يستلزم توحيد الألوهية" (3)، إذ "من اعترف بأنه هو الرب وحده لزمه الاعتراف بأنه هو

<sup>(</sup>٢) إعانة المستفيد بشرح كتاب التوحيد للفوزان (١/ ٥٢).

<sup>(</sup>٣) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٣/ ٩٧٥).

<sup>(</sup>٤) مدخل لدراسة العقيدة الإسلامية للدكتور عثمان ضميرية (ص: ٢٢٦).

#### الكَافِيَة الشَّافِية لِنَة خِن السِّدِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



المستحق لأن يعبد وحده "(۱) فإن «المقر بالربوبية يلزمه الإقرار بالألوهية ضرورة "(۲) وعليه فإنه حين يسألهم عن الخالق فيقولون بأنه الله فهذا يُلزمهم أن يُقروا بتوحيد الألوهية، وبالتالي فإن سؤالهم عن الخالق ليس مراداً لذاته، أي لا ليقروا بتوحيد الربوبية لأنه تحصيل حاصل، إذ إنهم يقرون بذلك من غير سؤال، وإنما هو خطوة ليُقروا بعده بتوحيد الألوهية الذي ينكرونه.

قلنا: هذا غيرُ صحيح لوجوه:

الوجه الأول: أنه مبنيٌّ على مقدِّماتٍ غير مسلَّمة:

أولها: تقسيم التوحيد إلى ربوبية وألوهية. وهذا هو محل النزاع أصلاً، فكيف يُجعل مقدمة مسلَّمة يُبنى عليها.

وثانيها: أن المشركين مقرون بتوحيد الربوبية، وهذا أيضاً غير مسلَّم، بل هذا نقضناه في مبحثٍ مطوَّل من كتابنا الكبير من نيفٍ وعشرين وجها<sup>(٣)</sup>.

الوجه الثاني: أننا لو سلمنا بكل هذا الذي قلتم، فإن النتيجة التي رتبتم عليها كل هذه المقدمات وكل هذه المزاعم: لم تحصل! وهي أن يقروا بتوحيد الألوهية بعد أن يقروا بتوحيد الربوبية بحجة أن الأول لازمٌ للثاني، فهذا الإقرار لم يحصل منهم.

وبيانه أننا لو فرضنا جدلاً أن المقصود بآيات الباب الثمانية هي أن يذهب النبي على ليسأل المشركين عن الخالق ليتدرج بهم ليقروا بتوحيد

<sup>(</sup>١) أضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن (٣/ ٤٩٠).

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن للشنقيطي (٣/ ٤٩٣)، ونقله عن الشنقيطي البدرُ في القول السديد في الرد على من أنكر تقسيم التوحيد (ص: ٢٧).

<sup>(</sup>٣) وسيطبع هذا المبحث لاحقاً في كتاب مستقلِّ إن شاء الله.

الألوهية بعد أن يقروا بتوحيد الخالقية، وفرضنا أنه ذهب فعلاً وسألهم عن الخالق وأنهم أجابوا فعلاً أنه الله، بل أجابوا بأنه الله وحده.

فلو فرضنا أن كل هذا حصل فإن النتيجة التي زعمتم أنها تترتب على هذا السؤال منه عليه الصلاة والسلام وعلى ذلك الجواب منهم لم تحصل وهي الإقرار بتوحيد الألوهية، فالقوم لم يقروا بتوحيد الألوهية بعد سؤالهم عن الخالق وبعد جوابهم بأنه الله، لأنهم بقوا على شركهم في الألوهية من عبادة الأصنام وحاربوه على ذلك، فما الفائدة إذن من تلك الآيات طالما أن المراد منها لم يحصل؟!

فإن قيل: بل حصل المقصود منها، لأن المقصود منها هو إقامة الحجة عليهم وهو أنهم إذا أقروا بتوحيد الربوبية يجب أن يقروا بتوحيد الألوهية لأن «من اعترف بأنه هو الرب وحده لزمه الاعتراف بأنه هو المستحق لأن يعبد وحده»(١).

وأمَّا كونهم يصرُّون بعد ذلك على الشرك في الألوهية فهذا من شدة عنادهم وغطرستهم، ولا يعني أن النتيجة أو المقصود من تلك الآيات لم يحصل بل حصل بإقامة الحجة عليهم، والرسول ما عليه إلا البلاغ وإقامة الحجة كما قال تعالى: ﴿وقُلِ الْحَقُّ مِن رَّيِكُرُّ فَمَن شَاءَ فَلْيُوْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيَكُمُرُ ﴾ الحجة كما قال تعالى: ﴿وقُلِ الْحَقُ مِن رَّيِكُرُ فَمَن شَاءَ فَلْيُؤمِن وَمَن شَاءَ فَلْيَكُمُرُ ﴾ [الحجة كما قال تعالى: ﴿وَقُلِ الْحَقُ مِن رَّيِكُمُ فَمَن هَلَك عَن بَيِنةٍ وَيَحْيَى مَنْ حَي عَن الله عَن بَينةً ﴿ وَالله عَن الله عَن الله عَن الله عَن الله عَن الله عَل الله عَل الله عَن الله عَل الله عَل الله عَل الله عن الله عَل الله عَل الله عن الله عَل الله عن الله عَل الله عن الله عنه الله عن الله عن الله عنه الله

قلنا: حتى لو سلمنا المقصود هو إقامة الحجة، فالحجة لا تقوم عليهم بهذا الذي قلتم لأمرين:

<sup>(</sup>١) أضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن (٣/ ٤٩٠).

### الكافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



الأمر الأول: لأنهم لا يسلِّمون بتوحيد الربوبية، ولو كانوا يسلمون به لسلموا فوراً بتوحيد الألوهية، لأنه لازم عن الأول حسب كلامكم أنتم (١٠).

والأمر الثاني: أنهم عبدوا الأصنام لشبهات استقرت عندهم، ككونها شفعاء ونحو ذلك، وآيات الباب الثمانية لا تتعرَّض لتلك الشبهات، وإنما أجابهم عنها البيان الإلهي في آيات أخرى كما سنبسطه، وبالتالي فالحجة لزمتهم من تلك الآيات الأخرى لا من آيات الباب الثمانية.

# هل ستعتبرون آية ﴿قُلِ اللّهُ يُنَجِّيكُم ﴾ تدرجاً بالنبي من توحيد الربوبية إلى توحيد الألوهية ١١١٩

الوجه الثالث - وهو الأهم -: أن ثمة آيات أخرى مشابهة لآيات الباب الثمانية، جاء فيها السؤال عن الخالق ولم يجب المشركون فيها بشيء وإنما أمر الله رسوله أن يجيبه كقوله ﴿قُلْ مَن يُنَجِّيكُم مِّن ظُلُمُتِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ تَدْعُونَهُ وَإِنما أَمر الله رسوله أن يجيبه كقوله ﴿قُلْ مَن يُنجِّيكُم مِّن اللهِ يَكُونِ مَن ظُلُمتِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ تَدْعُونَهُ وَخُفُيةً لَيْنَ أَبَكُونَا مِنْ هَذِهِ لَتَكُونَنَ مِن ٱلشَّكِرِينَ شَ قُلِ ٱلله يُنجِيكُم مِّنها وَمِن كُلِ كَرْبِ ثُمَّ أَنتُم تُشْرِكُونَ فَي الأنعام: ٣٦-١٤]، وقد سبق بسط الكلام عن هذه الآية وأمثالها (٢)، وكلها تنقض ادعاءكم القائل بأن السؤال في الآيات الثمانية عن الخالق إنما هو ليستدرجهم من الإقرار بتوحيد الربوبية إلى توحيد الألوهية!!

<sup>(</sup>۱) وفي ذلك يقول الشنقيطي في أضواء البيان ( $^{*}$ /  $^{*}$ 9): «ويكثر في القرآن العظيم الاستدلال على الكفار باعترافهم بربوبيته جل وعلا على وجوب توحيد في عبادته؛ ولذلك يخاطبهم في توحيد الربوبية باستفهام التقرير، فإذا أقروا بربوبيته احتج بها عليهم على أنه هو المستحق لأن يعبد وحده، ووبخهم منكِراً عليهم شركهم به غيره، مع اعترافهم بأنه هو الرب وحده؛ لأن من اعترف بأنه هو الرب وحده لزمه الاعتراف بأنه هو المستحق لأن يعبد وحده». اه.

<sup>(</sup>٢) انظر (ص: ٥٠).

وبيان ذلك أن آيات «الأنعام» وأمثالها التي سبقت، والتي فيها سؤال عن المغيث والمنجي وعن الخالق والرازق والرب والمالك، وليس فيها جوابٌ من المشركين مطلقا، أي لا جواب محقق ولا حتى معلق، ولا جواب حالي ولا مستقبلي، بخلاف آيات الباب الثمانية حيث فيها جوابٌ معلَّقٌ مستقبليٌ من المشركين.

أقول هذه الآيات التي في سورة الأنعام وغيرها مما سبق، والتي لا جواب فيها من المشركين أصلا، وإنما فيها أمرٌ من الله للنبي بأن يجيب بأن المغيث والخالق والرب والرازق هو الله، لو كان الأمر كما تزعمون وهو أن الآيات الثمانية - كقوله: ﴿وَلَينِ سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَق...﴾ جاءت لإقامة الحجة عليهم في توحيد الألوهية أو ليتدرج بهم من الإقرار بتوحيد الربوبية إلى الإقرار بتوحيد الألوهية: لما كان لهذه لآيات الخمسة معنى سوى أن تقولوا أو تلتزموا أن الله أراد أن يقيم الحجة على نبيه في توحيد الألوهية ليقر به، بأن يتدرج بنبيه من الإقرار بتوحيد الربوبية ليصل به إلى أن يقر بتوحيد الألوهية!!

فهل كان النبي على لا يقر بتوحيد الألوهية أي لا يقر بأنه لا إله إلا الله حتى يجعله الله يقرُّ بذلك من خلال إقراره بتوحيد الربوبية؟!! حاشاه على كيف؟ وهو قد بُعث مع سائر الأنبياء بلا إله إلا الله كما في قوله: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلّا نُوحِى إِلَيْهِ أَنَهُ لا إِلَهَ إِلا أَنا فَاعْبُدُونِ فَ الله الأنبياء: ٢٥]، فقد دلت الآية على أن الله قد «بعث رسله، وأنزل كتبه، لإخلاص توحيده، وإفراده بالعبادة» (١)، و (كانت أول دعوتهم إلى: توحيد الألوهية» (٢)، كيف؟ وقد «تواتر عنه على أنه أول ما دعا الخلق إلى شهادة أن

<sup>(</sup>١) دعاوى المناوئين لدعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب (ص: ٣٣٦).

<sup>(</sup>٢) موسوعة أهل السنة لعبد الرحمن دمشقية (ص: ٩٥).

### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السِّيدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



 $\frac{V}{V}$  الله وقال: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن V إله إلا الله..»»(١).

#### المقصود بآيات الباب الثمانية إثبات التوحيد والرسالة والبعث

الوجه الرابع: أن المقصود بآيات الباب الثمانية ليس فقط إثبات ما تسمونه توحيد الألوهية، وإنما المراد به إثبات التوحيد والرسالة والبعث، والتوحيد المراد إثباته هنا ليس هو فقط ما يسمى بتوحيد الألوهية وهو أن يعبدوه وحده، بل المراد إثباته أيضا هو توحيد الربوبية؛ بأن ينسبوا الخلق والتأثير والضر والنفع لله تعالى وحده، وأن لا ينسبوا له البنات والأولاد، هذا خلاصة ما ذكره المفسرون ودلت عليها سياق آيات الباب، وفيما يلي سط ذلك:

#### سياق آيات سورة المؤمنون كان لإثبات البعث

أما إثبات البعث فدل عليه سياق آيات المؤمنون فقد قال فيها: ﴿بَلْ قَالُواْ مِثْلُ مَا قَالُ الْبَعْوُثُونَ ﴿ اللَّهِ مَثْلُ مَا قَالُ الْأَوْلُونَ ﴿ اللَّهُ مَا قَالُ الْأَوْلُونَ ﴿ اللَّهُ مَا قَالُ اللَّهُ وَعَظّما أَوِنّا لَمَبْعُوثُونَ ﴾ وعُظنا أَوَنّا لَمَبْعُوثُونَ ﴾ وعُظنا نَعْنُ وَوَالِيَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (۲۰/۲۰۱).

منكري الإعادة وأن يكون المقصود الرد على عبدة الأوثان، وذلك لأن القوم كانوا مقرين بالله تعالى فقالوا نعبد الأصنام لتقربنا إلى الله زلفى!!».

ثم إنه سبحانه احتج عليهم بأمور ثلاثة: أحدها: قوله: قل لمن الأرض ومن فيها، ووجه الاستدلال به على الإعادة أنه تعالى لما كان خالقاً للأرض ولمن فيها من الأحياء، وخالقاً لحياتهم وقدرتهم وغيرها، فوجب أن يكون قادراً على أن يعيدهم بعد أن أفناهم (۱).

«ووجه الاستدلال به على نفي عبادة الأوثان، من حيث إن عبادة من خلقكم وخلق الأرض وكل ما فيها من النعم هي الواجبة دون عبادة ما لا يضر ولا ينفع . . . »(٢).

وكذا قوله تعالى ﴿قُلُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴾، أي: «أفلا تذكرون فتعلمون أن من قدر على خلق ذلك ابتداء، فهو قادر على إحيائهم بعد مماتهم وإعادتهم خلقا سويا بعد فنائهم؟»(٣).

أو «أفلا تذكرون أي أفلا تتعظون بعد هذا الاعتراف فتعلمون أن من فطر الأرض ومن فيها اختراعا، كان قادرا على إعادة الخلق، حقيقا بأن لا يشرك به بعض خلقه في الربوبية واستحقاق العبادة لأن المستحق لها هو الرب الخالق دون الرب المربوب المخلوق الذي لا يضر ولا ينفع... وأنا لا أدعوكم إلا إلى أن توحدوه وتخلصوا العبادة له تعالى»(٤).

أو «أفلا تذكرون أي أتعلمون ذلك أو أتقولون ذلك فلا تتذكرون أن من

<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب (٢٣/١١٦).

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب (٢٣/١١٦).

<sup>(</sup>٣) جامع البيان (٩٨/١٧).

<sup>(</sup>٤) حاشية الشيخ زادة على تفسير البيضاوي (٣/ ٤٠٩).

### 



فطر الأرض وما فيها ابتداءً قادرٌ على إعادتها ثانياً فإن البدء ليس بأهون من الإعادة»(١)، «بل الأمر بالعكس في قياس المعقول»(٢).

وأما قوله ﴿ وَأَنَّ ثُسُحُون ﴾: يقول: فمن أي وجه تصرفون عن التصديق بآيات الله، والإقرار بأخباره، وأخبار رسوله، والإيمان بأن الله القادر على كل ما يشاء وعلى بعثكم أحياء بعد مماتكم، مع علمكم بما تقولون من عظيم سلطانه وقدرته؟ » (٣).

وقال القرطبي: «﴿أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾ كنه قدرته وربوبيته ووحدانيته، وأنه لا يجوز أن يكون له شريك من خلقه، وأنه قادر على البعث. . . ف ﴿فَلُ أَفَلَا تَخَلَّونَ ﴾، أي: أفلا تتعظون وتعلمون أن من قدر على خلق ذلك ابتداءً فهو على إحياء الموتى بعد موتهم قادر »(٤).

فأنت ترى أن سباق الآيات وسياقها يتكلم عن البعث الذي ينكرونه، أي أن الآيات جاءت لإثبات البعث وإثبات قدرة الله على إحياء الموتى، فكيف يقال بعد هذا بأنهم يقرون بأن المحيي المميت هو الله؟! إذن لماذا أقام الله الحجة على إمكان البعث وقدرة الله على ذلك؟ بل لماذا شكّكوا أصلاً بالبعث وقدرته على إحياء الموتى؟!

تفسير أبى السعود (٦/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٢) تفسير الألوسي «روح المعاني» (٩/ ٢٥٧)، «روح البيان» (٦/ ١٠٠)، التفسير الوسيط، مجمع البحوث (٦/ ١٣٢٤).

<sup>(</sup>٣) جامع البيان (١٠٠/١٧).

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن للإمام القرطبي (١٥/ ٧٨).

#### دعوى أن القرآن يثبت توحيد الألوهية عن طريق إثبات توحيد الربوبية

فإن قلتم: نعم السياق يدل على البعث، ولكن يدل أيضاً على إثبات توحيد الألوهية بعد أن يقررهم بتوحيد الربوبية ليستدرجهم إلى توحيد الألوهية.

وفي ذلك يقول السعدي: «وقُل لِّمَن الْأَرْضُ وَمَن فِيهَ إِن كُنتُم تَعَامُون الله وَلاء المكذبين تَعَامُون الله الله عَيره، محتجاً عليهم بما أثبتوه، وأقروا به، من توحيد البعث، العادلين بالله غيره، محتجاً عليهم بما أثبتوه، وأقروا به، من توحيد البروبية، وانفراد الله بها، على ما أنكروه من توحيد الإلهية والعبادة، وبما أثبتوه من خلق المخلوقات العظيمة، على ما أنكروه من إعادة الموتى، الذي هو أسهل من ذلك»(١).

قلنا: قولكم «...محتجاً عليهم بما أثبتوه، وأقروا به، من توحيد الربوبية، وانفراد الله بها، على ما أنكروه من توحيد الإلهية والعبادة» غير مسلّم لما سبق بيانه، بل هذا مصادرة على المطلوب، ويمكن أن يعارض بالقول بأن الآيات جاءت لإثبات توحيد الربوبية والألوهية، ولذا قال «أفلا تتقون عبادة غيره دونه، وإشراك غيره في ألوهيته وربوبيته»(٢)، وقال: «فأنّى تصرفون أيها الحمقى المسرفون المفرطون، وكيف تنصرفون وترجعون الى غيره من الأظلال الهالكة المستهلكة، وتنسبونها الى الألوهية والربوبية ظلماً وعدوانا»(٣).

<sup>(</sup>١) تفسير السعدي (ص: ٥٥٧).

<sup>(</sup>۲) تفسير الماتريدي «تأويلات أهل السنة» (٦/ ٣٨).

<sup>(</sup>٣) الفواتح الإلهية والمفاتح الغيبية الموضحة للكلم القرآنية والحكم الفرقانية (١/ ٣٣٢)،

#### الصافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَّتِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ « وَلَمِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



هذا بالنسبة للسباق والسياق، وأما اللحاق، فقد دل على ذلك أيضاً لحاق الآيات فإن الله بعد أن قال: ﴿ قُلُ لِمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيها إِن كُنتُم تَعَلَمُون فِيها الله بعد أن قال: ﴿ قُلُ لِمَن اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ اللّه

وقوله: «وإنهم لكاذبون فيما يدعونه من الشرك والولد وإنكار البعث ونحو ذلك مما يخالف ما أتيناهم به من الحق ثم صرح في جملة ما كذبوا بإعادة قول بعض الكفار والملائكة بنات الله وزعم آخرين أن الأصنام آلهة وكذبهم فيهما بقوله ﴿مَا اَتَّخَذَ اللّهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَا اللهِ ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَا إِلَهُ ﴾ (٣).

وقال ابن القيم «فتأمل هذا البرهان الباهر بهذا اللفظ الوجيز البيِّن فإن الإله الحق لا بد أن يكون خالقاً فاعلاً يوصِل إلى عابده النفع ويدفع عنه الضر، فلو كان معه سبحانه إله لكان له خَلَق وفَعَل، وحينئذٍ فلا يرضى شركة

<sup>=</sup> نعمة الله بن محمود النخجواني (ت ٩٢٠ هـ)، دار ركابي، مصر، ط١، ١٩٩٩م.

<sup>(</sup>١) أنوار التنزيل وأسرار التأويل (٤/ ٩٤).

<sup>(</sup>٢) عنايه القاضى وكفاية الراضى (٦/٣٤٣).

<sup>(</sup>٣) حاشية الشيخ زادة على تفسير البيضاوي (٣/ ٤١٠).

الإله الآخر معه...»، إلى أن يقول بأن هذا: «من أدل دليل على أن مدبره واحد لا إله غيره كما دل دليل التمانع على أن خالقه واحد لا رب له غيره»(١). اه.

وأطال ابن القيم في ذلك وسيأتي كلامه بتمامه، وكلامه وكلام من سبقه بيِّنٌ واضحٌ في أن الآية السابقة ﴿لَدَهَبَ كُلُّ إِلَامٍ بِمَا خَلَقَ﴾ جاءت لإثبات ما يسمى بتوحيد الربوبية، وبالتالي فكيف يقال إن الآيات التي قبلها وهي ﴿قُل لِّمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيها آقرارُ المشركين بتوحيد الربوبية لينقلهم بإقرارهم هذا إلى توحيد الألوهية؟!

هذا غير صحيح لسبين:

الأول: أنهم لو كان مقرِّين بتوحيد الربوبية في تلك الآيات الأولى وهي ﴿ قُل لِّمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهَا ... ﴿ أَلْأَرْضُ وَمَن فِيهَا ... ﴾ ، لما أتبعها بالبرهان عليه في الآيات الأخرى وهي . . . ﴿ لَذَهَبَ كُلُّ إِلَهِ بِمَا خَلَقَ ﴾ .

الثاني: بأنه لو كان المقصود من الآيات الأولى إثبات توحيد الألوهية بأن يعبدوه وحده فهذا إنما يتأتى لهم بعد أن يعتقدوا بأنه لا يستحق العبادة سواه تعالى، وهذا بدوره لا يتأتى لهم إلا بعد أن يعتقدوا بأنه تعالى وحده هو الخالق وحده، وأنه وحده بيده الضر والنفع والعطاء والمنع، فإن اعتقدوا ذلك كله فلن يعبدوا سواه تعالى، بل هذا سيكون تحصيلٌ حاصل، لأنهم ما عبدوا أصنامهم إلا بعد أن اعتقدوا كونها مستحقة للعبادة لأنهم «كانوا يتصورون أن هذه الآلهة لديها قدرات، كما يقع عند بعض من يشركون في الربوبية، حيث يعتقدون أن هؤلاء لهم قدرات مستقلة يؤثرون في العالم بسببها، فهذا شرك في الربوبية» (١٠). اه.

<sup>(</sup>١) مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة (ص: ١٨١).

<sup>(</sup>۲) شرح کتاب التوحید لعبد الرحیم السلمي (۸/۵، ت. ش).

### الكافية الشَّافِية لِنَقْضِ اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



ولشركهم في الربوبية أثبت الله لهم أنه واحد في ربوبيته حتى يوحدوه في العبادة، وهذا ما فعلته آيات سورة «المؤمنون» السابقة، وليس كما زعمتم من أنها تدرجت بهم فاحتجت عليهم بإقرارهم بتوحيد الربوبية للتوصل بهم إلى توحيد الألوهية.

بل بعضهم كانوا يزعمون بوجود شريك قديم يُعبد معه!! وفي ذلك يقول الطبري: «وقوله: ﴿ سُبُحَن اللّهِ عَمّا يَصِفُونَ ... ﴿ تنزيها لله عما يصفه به هؤلاء المشركون من أن له ولدا ، وعما قالوه من أن له شريكا ، أو أن معه في القِدم الها يُعبد تبارك وتعالى »(١). اه. وسيأتي كلامه بتمامه مع التعليق عليه!!

#### خلاصة الاعتراض الأول

وخلاصة الاعتراض الأول هو أن النبي على لا بد أن يكون سألهم عن الخالق لأن الله أمره بذلك، ولا بد أن يجيبوا بأنه الله، فيكون إقرارهم محققاً لا معلقا، غاية ما في الأمر أنه سيتحقق مطلقاً في المستقبل بخبر الله.

وخلاصة الجواب عن هذا الاعتراض أنه غير مسلم، لأن ﴿ قُلُ ﴾ ليست على ظاهرها إنما هي خطاب تشريفٍ للأمة كما سبق، أي ليس المراد منها أن يذهب ويسألهم عن الخالق بدليل أن بعض الآيات تسألهم عن الخالق وليس فيها كلمة ﴿ قُلُ ﴾ ، وكما قلنا فإن النبي مأمورٌ بتبليغ كل القرآن سواء ما كان منها مصدراً بها .

جامع البيان (١٠١/١٧).

# الجواب عن قول التفتازاني أن السؤال في آيات الجواب الباب الثمانية محقق

وقبل أن ننتقل إلى الاعتراض الثاني نجيب عن كلام التفتازاني السابق «ليقولن الله: أى: خلقهن الله؛ فحذف المسند لأن هذا الكلام عند تحقق ما فرض من الشرط والجزاء يكون جواباً عن سؤالٍ محقق »(١). فأفاد أن سؤال النبي على لهم عن الخالق أمر محققٌ وإن كان هو في الظاهر سؤالاً معلقاً أو مشكوكاً في حصوله.

والجواب ما قاله العلامة الدسوقي في حاشية على التفتازاني: «قوله: (لأن هذا الكلام إلخ) علة لمحذوف أى: وصح التمثيل بالآية لوقوع الكلام جواباً لسؤالٍ محقق؛ لأن إلخ، وهذا جواب عما يقال التمثيل بهذه الآية لا يصح، إذ السؤال فيها غير محقق، بدليل التعبير بأن التى للشك فقوله: إن سألتهم قضية شرطية لا تقتضى الوقوع ولا عدمه، فلا يصح التمثيل بالآية لحذف المسند للقرينة المذكورة إلا لو قيل الله في جواب من خلق وكان ذلك السؤال وقع بالفعل».

ثم يقول الدسوقي: «وحاصل ما أجاب به الشارح أن المراد بكون الكلام جواباً لسؤالٍ محقَّق أنه إذا تحقق ما فرض من السؤال يكون الكلام جواباً عنه، ولا شك أن السؤال هنا محقَّقٌ على تقدير أنهم سئلوا به، فأجابوا بذلك الكلام عنه؛ لأنه لو فرض أنهم سئلوا، وأجابوا بذلك لكان جوابهم هذا جواباً بالسؤال المحقق، فالمراد بكون السؤال محققاً تحققه ولو باعتبار الفرض (۲). اه.

<sup>(</sup>١) حاشية الدسوقي على مختصر المعاني لسعد الدين التفتازاني (٢/ ١٨).

<sup>(</sup>٢) حاشية الدسوقي على مختصر المعاني لسعد الدين التفتازاني (٢/ ١٨).

#### الكافِرَة الشَّافِية لِنَةُ خِن السَّتِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



إلى أن يقول «أى: أنه لو فرض أن النبى قال لهم من خلق السموات والأرض، وقالوا له: الله، كان قولهم: «الله» الذي هو الجزاء: جواباً لذلك السؤال المحقق كونه سؤالا»(١).

ولعل حاصل ما سبق هو قول الدسوقي: "فالمراد بكون السؤال محققاً تحققه ولو باعتبار الفرض"، أي أن قول التفتازاني بأن "السؤال محقق" مؤول؛ حتى لا يخالف ظاهر الآية التي تدل على أن السؤال هنا أمر مشكوك فيه كما تدل عليه أداة الشرط "إن" على قول بعض العلماء كما سبق بيانه، وبالتالي هذا يدعم ما قلناه من أن الإقرار الذي في الآية هو إقرار مفترض لأنه مبني على سؤال مفترض كما حقق ذلك العلامة الدسوقي. والله أعلم.

### الاعتراض الثاني: إن الآية دلت على إيمانهم القلبي بالله على أقل تقدير.

وبيان ذلك أن يقال: هبْ أن النبي على الله عن الخالق ولم يجيبوه بأنه هو الله ، لكن الله يعلم أنهم لو سئلوا لقالوا وأقروا بأن الله هو الخالق، وهذا يدل على أنهم يعلمون في قلوبهم بأن الله هو الخالق ويؤمنون بذلك، فهذا أقل ما يدل عليه قوله تعالى: ﴿وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَّ الله ﴾ [الزخرف: ١٧]، ونحوه من آيات الباب.

قلنا: نعم، هذا القَدْر قد تدل عليه آيات الباب وهو ما صرح به الزمخشري في تفسيره لآية «سبأ» حيث قال كما سبق: أمره بأن يُقرِّرهم بقوله: ﴿مَن يَرْفُكُمُ ﴾ ثم أمره بأن يتولى الإجابة والإقرار عنهم بقوله: يرزقكم الله. وذلك بالإشعار بأنهم مقرُّون به بقلوبهم، إلا أنهم ربما أبوا أن

<sup>(</sup>١) حاشية الدسوقي على مختصر المعاني لسعد الدين التفتازاني (٢/ ١٩).

يتكلموا به؛ لأن الذي تمكن في صدورهم من العناد وحب الشرك قد ألجم أفواههم عن النطق بالحق مع علمهم بصحته. اه.

ولكن غاية ما يفيده هذا أن قلوب كثيرٍ منهم أو معظمِهم مصدِّقةٌ بأصل فكرة وجود الله الخالق، ولكن لعنادهم وشركهم أبوا أن ينطقوا بأن الله ربهم وخالقهم، بل هم أخرجوا المؤمنين لقولهم: ربنا الله!! فأين إقرارهم بتوحيد الربوبية إذن؟!

هذا فضلاً عن أن عقيدتهم في الله فيها خللٌ كبير، فهم يشكُّون في قدرته تعالى وسمعه وبصره وعلمه وإرادته كما بسطناه في موضعه (۱)، هذا فضلاً عن تشككهم أحياناً أو تشكك بعضهم على الأقل بوجود الله نفسه كما في حديث جبير بن مطعم كما بسطناه سابقا(۲)، أي أن إيمانهم بالله ليس إيماناً يقينيًّا لأنه مبنيٌّ على التقليد كما بسطناه في موضعه (۳).

#### الإيمان القلبي لا يكفي ما لم يقترن بالإقرار باللسان

أضف إلى كل ذلك أن هذا كله مجرد معرفةٍ قلبيةٍ بوجود الله، وهذا لا يكفى في الإيمان بل لا بد من شرطين آخرين لم يتحقّقا عند المشركين.

الأول: الإذعان لهذه المعرفة، وهذا سيأتي تقريره.

وأما الثاني وهو: الإقرار باللسان، فلا يكفي في الإيمان ما وقر في القلب بل لا بد أيضاً من الإقرار باللسان، ف«التصديق لا يتحقق إلا بالمعرفة

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٩٢).

<sup>(</sup>٢) انظر (ص: ٤١٥).

<sup>(</sup>٣) انظر (ص: ٤٢٢).

#### الجسمافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيْدَلَالِ ابْنِ تَمْيِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلَةُ وُ مْ الثَّالِية



والإقرار»(۱) بل يمتنع «وجود التصديق بالقلب وتحققه إلا مع الإقرار باللسان»(۲) كما قال ابن تيمية، بل أضاف أيضا: «إن الإيمان معرفة بالجنان وإقرار باللسان وعمل بالأركان»(۳)، «وزعم جهم ومن وافقه أنه يكون مؤمناً في الباطن وأن مجرد معرفة القلب وتصديقه يكون إيماناً يوجب الثواب يوم القيامة بلا قولٍ ولا عملٍ ظاهرٍ، وهذا باطلٌ شرعاً وعقلاً. وقد كفَّر السلف كوكيع وأحمد وغيرهما من يقول بهذا القول»(٤). بل «من صدَّق بقلبه ولم يتكلم بلسانه فإنه لا يتعلق به شيءٌ من أحكام الإيمان لا في الدنيا ولا في الآخرة»(٥).

وقد قال الفضيل بن عياض: «أهل الإرجاء يقولون: «الإيمان قول لا عمل»، وتقول الجهمية: «الإيمانُ: المعرفةُ بلا قولٍ ولا عمل»، ويقول أهل السنة: «الإيمان المعرفة والقول والعمل» (٢٠). وروى الخلال بسنده عن أحمد بن حنبل أنه قال: «والجهمية تقول: إذا عرف ربه بقلبه وإن لم تعمل جوارحه، وهذا كفرُ إبليسَ قد عرف ربه، فقال: رب بما أغويتني (٧٠).

وقول الجهمية بأن الإيمان هو المعرفة بالقلب فاسدٌ جداً «فإن لازمه أن فرعون وقومه كانوا مؤمنين: فإنهم عرفوا صدق موسى وهارون، ولم يؤمنوا بهما. وأهل الكتاب كانوا يعرفون النبي على كما يعرفون أبناءهم، ولم يكونوا مؤمنين به، بل كافرين به. معادين له، وكذلك أبو طالب عنده يكون

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الكبرى لابن تيمية (٦/ ٥١٢).

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الكبرى (٦/ ١١٥).

<sup>(</sup>٣) الفتاوي الكبرى (٦/٨٠٥).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي (١٢١/١٤).

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوى (٧/ ١٤٠) و(٧/ ٥٨٥) و(٧/ ٩٩٦).

<sup>(</sup>٦) تهذیب الاثار مسند ابن عباس (٢/ ٦٦٠).

<sup>(</sup>٧) السنة للخلال (٣/ ٥٧٠)، قال محقق الكتاب: إسناده صحيح.

مؤمنا، فإنه قال: ولقد علمت بأن دين محمد.. من خير أديان البرية دينا.. بل إبليس يكون عند الجهم مؤمنا كامل الإيمان! فإنه لم يجهل ربه، بل هو عارف به، ﴿قَالَ رَبِّ فَأَنظِرُفِي إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ اللهِ الله

وقول جهم هذا «هو قول مبتدع في الإسلام لم يقله أحد من الأئمة وقد تقدم أن الإيمان الباطن يستلزم الإقرار الظاهر» (٢). فمن «صَدَّق ولم يتكلم بلسانه بالإيمان مع قدرته على ذلك، ولا صلى، ولا صام، ولا أحب الله ورسوله، ولا خاف الله؛ بل كان مبغضاً للرسول معادياً له يقاتله؛ أن هذا ليس بمؤمن. كما قد علمنا أن الكفار من المشركين وأهل الكتاب الذين كانوا يعلمون أنه رسول الله وفعلوا ذلك معه» (٣).

وهكذا نرى أن ابن تيمية - وغيره - يقرر أن المعرفة فقط ليست إيماناً ما لم تقترن بالإقرار باللسان، فجعل الإقرار ركناً من أركان الإيمان، وهو أحد قولي الأشاعرة، فقد اختلفوا في الإقرار هل هو شرطٌ أو شطر (ئ)، بيد أن أتباع ابن تيمية أنكروا على الأشاعرة مجرد اختلافهم هذا، وعابوا عليهم أنهم لم يجعلوا الإقرار باللسان ركناً في الإيمان قولاً واحداً دون اختلاف إذ «مجرد اختلافهم - أي اختلاف الأشاعرة - في النطق يغني عن ذكر شذوذهم في نفي العمل، لأن خروج العمل عن الماهية أولى بلا ريب، ولأن من

<sup>(</sup>١) شرح الطحاوية لابن أبي العز الحنفي (٢/ ٤٦٠)، تحقيق الأرناؤوط.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوى (٧/ ٦٠٩)، ومقالات الجهم بن صفوان وأثرها في الفرق الإسلامية (١/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى (٧/ ١٣١).

<sup>(</sup>٤) كما قال صاحب الجوهرة:

وَفُسِّرَ ٱلإِيمَانُ: بِالتَّصْدِيقِ وَالنُّطْقُ فِيهِ الخُلْفُ بِالتَّحْقِيقِ فَقِيلَ: شَرْطٌ كَالْعَمَلْ. وَقِيلَ: بَلْ شَطْرٌ، وَالاسْلَامَ اشْرَحَنَّ بِالْعَمَلْ انظر: حاشية الإمام البيجوري على جوهرة التوحيد (ص: ٩٠)، طبعة دار السلام.

#### الكافية الدَّ افِية لِنَة خِن السَّيِدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّمَانِية



أخرج الركن الأول من أركان الإسلام – أي النطق بالشهادة (1) – أو أجاز خروجه فهو لما بعده أضيع (7). اه.

ولذلك فإن «الأشاعرة في الإيمان مرجئة جهمية أجمعت كتبهم قاطبة على أن الإيمان هو التصديق القلبي، واختلفوا في النطق بالشهادتين أيكفي عنه تصديق القلب أم لا بد منه» (٣). اه. بل قول الأشاعرة هذا «أشد بدعة من مرجئة الحنفية الذين يطلق عليهم (مرجئة أهل السنة)، أو (مرجئة الفقهاء). بل نص شيخ الإسلام ابن تيمية على أنهم أبعد قولًا من الكرامية الذين يقولون: إن الإيمان هو الإقرار باللسان فقط. فهم في هذه المسألة على أسوأ الأقوال، وأكثرها بدعةً وضلالًا، وهو قول جهم. وبعد إجماعهم على هذا، اختلفوا في النطق باللسان، أهو واجبٌ ، أم يكفي مجرد حصول التصديق القلبي الذي هو مجرد كلام النفس!!. قال في (الجوهرة): وفسر الإيمان بالتصديق والنطق فيه الخلف بالتحقيق» (٤٠).

وأهل الحديث قاطبة، بمن فيهم «مرجئة أهل السنة، يخالفون الأشاعرة والماتريدية في جعل الإقرار باللسان رُكْناً من الأركان وليس على الخلاف الذي ذكرته في كلامك» (٥). وعليه «يُعتبر الأشاعرة والماتريدية مرجئةً في الإيمان حيث أخرجوا العمل من حقيقة الإيمان، وجعلوه مجرد التصديق القلبي» (٢).

<sup>(</sup>١) ما بين مزدوجين هنا وما قبله من كلامي.

<sup>(</sup>٢) ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي للحوالي (ص: ٣٣١).

<sup>(</sup>٣) منهج الأشاعرة في العقيدة، تعقيب على مقالات الصابوني (ص: ٣٩).

<sup>(</sup>٤) منهج الأشاعرة في العقيدة، الكبير (ص: ٢٠٣)، وانظر: الرد على الحوالي في منهج الأشاعرة في العقيدة بين الحقيقة والأوهام (ص: ١١٥)، وعقائد الأشاعرة (ص: ٧٩).

<sup>(</sup>٥) الرد الشامل على عمر كامل للدكتور عبد الله الموجان (ص: ١٣٥)، الناشر: مركز الكون، ط١/٢٠٠٦.

<sup>(</sup>٦) حقيقة التوحيد بين أهل السنة والمتكلمين (ص: ٤٦٢).

وعليه «نستخلص أن عامة الأشاعرة والماتريدية قد أخرجوا جميع أعمال الجوارح بما في ذلك النطق بالشهادتين من الإيمان، فالمؤمن عندهم من يصدق الله ورسوله بقلبه وإن لم ينطق بلسانه أو تتحرك جوارحه لله..»(١) فقد قال الإمام أحمد: «من قال إن المعرفة تنفع في القلب من غير أن يتلفظ بها فهو جهمي»(٢)، «وهذا القول هو قول عامة الأشاعرة والماتريدية»(٣).

والحاصل من هذه النصوص هو إنكار السلفية والوهابية على الأشاعرة لأنهم لم يجعلوا النطق بالشهادة من الإيمان، ونحن لسنا بصدد التعرض لهذه المسألة فليس هذا محلها ولكن فقط نذكر أنه لا داعي لهذه الحملة الشعواء على الأشاعرة بعد معرفة مذهبهم في هذه القضية الذي بسطه الزركشي فقال: «قال الأشاعرة: ولا يكفي مجرد التصديق بالقلب مع القدرة على الإقرار باللسان ولا ينتفي الكفر إلا بهما، لأن القول مأمور به كالعقد قال تعالى: ﴿فُولُوا ءَامَنَكَا بِاللَّبِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ الله الله الله الله الله الله ولم يتلفظ بالشهادتين إن وعلى هذا فالتلفظ شرط لا ركن، فمن صدق بقلبه ولم يتلفظ بالشهادتين وإن عجز عن التلفظ لخرس أو اقتران منية قبل التمكن منه فهو من الناجين، وإن قدر عليه بأن عُرض عليه التلفظ وأبى لم ينفعه التصديق القلبي بالاتفاق كرم طالب».

ثم قال الزركشي: «وإن لم يُعرض عليه أو لم يتفق له التلفظ ومات

<sup>(</sup>١) مقالات الجهم بن صفوان وأثرها في الفرق الإسلامية لياسر قاضي (١/ ٢٧٨).

<sup>(</sup>٢) الصارم المسلول على شاتم الرسول لابن تيمية (ص: ٥١٥).

<sup>(</sup>٣) مقالات الجهم بن صفوان وأثرها في الفرق الإسلامية لياسر قاضي (١/ ٢٧٨).

#### الكافِية الدَّ افِية لِنَة خِن السَّيِدُلَالِ ابْنِ تَمْنِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّم انتَ



مصدقاً بقلبه فالجمهور على أن مجرد التصديق لا ينجيه والحالة هذه ومال الغزالي إلى أنه ينجيه، وقال: كيف يعذب من قلبه مملوء بالإيمان وهو المقصود الأصلي؟ غير أنه لخفائه يناط الحكم بالإقرار الظاهر، وعلى هذا فهو مؤمن عند الله تعالى غير مؤمن في أحكام الدنيا»(١). اه.

فأنت ترى كيف يصرح الأشاعرة بأنه «<u>لا يكفي مجرد التصديق بالقلب</u> مع القدرة على الإقرار باللسان ولا ينتفي الكفر إلا بهما «وأين هذا من قول جهم من أن الإيمان هو مجرد المعرفة بالقلب حتى ولو كفر بلسانه وأبى أن ينطق بالشهادة اختيارا؟!

# اختيار ابن تيمية لقول الجهمية في الإيمان حين جعل المشركين موحدين في الربوبية

والمفارقة أن هذا الذي ذهب إليه جهم هو عين ما سلكه ابن تيمية وأتباعه هنا!! حيث جعلوا مشركي العرب وسائر المشركين الآخرين مقرين ومؤمنين بأنه لا خالق إلا الله مع أنهم لم ينطقوا بذلك!!

أي أن المشركين لم يقولوا بألسنتهم لا خالق إلا الله، ولا دلت على ذلك آياتُ الباب الثمانية التي سردها ابن تيمية كدليل على أن المشركين موحدون بألسنتهم في الربوبية، وإنما غاية ما تدل عليه أنهم عارفون بقلوبهم بالله، فاكتفى ابن تيمية بهذه المعرفة القلبية - كما هو مذهب الجهمية - فجعل المشركين مقرين بتوحيد الربوبية!!!

<sup>(</sup>۱) تشنیف المسامع بجمع الجوامع (٤/ ١٨٤)، وانظر الغیث الهامع شرح جمع الجوامع (ص: ۷۷۰).

### لو طردنا مذهب ابن تيمية لكان المشركون موحدين في الألوهية أيضاً

هذا فضلاً عن أن هذا المنهج لو طُرد في توحيد الألوهية لكان المشركون موحدين في الألوهية أيضا!! لأن المشركين وإن أبوا أن يقولوا لا إله إلا الله بألسنتهم، فإنهم كانوا يعلمون «أنه لا رب غيره، ولا إله سواه» (۱)، إذ «إن الروح مركوز في أصل فطرتها وخلقتها شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا عبده ورسوله» (۲)، ولذا فإن المشركين يوم القيامة يقولون في يُلكّنَكنَا نُردُ وَلا نُكفّتِ رَبِّنا ، فالقوم كانوا يعلمون أنهم كانوا في الدنيا على باطل، وأن الرسل صدقوهم فيما بلغوهم عن الله. . . فإنهم لم يتمنوا الايمان لعلمهم يومئذ أنه هو الحق وأن الشرك باطل، وانما تمنوا لما عاينوا العذاب الذي لا طاقة لهم باحتماله (۱)» (۱).

إذن فالمشركون كانوا يعلمون أنه لا إله إلا الله، وأن هذا حقٌ مركوزٌ في فطرهم «ولم يُقِرُّوا لمحمد بأنه رسول الله مع تحققهم صدقه، وتيقنِهم صحة رسالته» (٤٤)، إذن هم يعلمون أيضا أن محمداً رسول الله كما بسطناه في موضع آخر (٥٠).

ولكن هل يقال أنهم مقرُّون بالشهادتين - أي بلا إله إلا الله محمد رسول الله - بناءً على أنهم يعلمون الحق فيهما؟!!! كيف؟! والباري عز وجل

<sup>(</sup>١) جامع البيان (٥/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>٢) بدائع الفوائد لابن القيم (٤/ ١٥٩٢).

<sup>(</sup>٣) عدة الصابرين لابن القيم (ص: ١٥٦)، تحقيق: زكريا على يوسف، دار الكتب العلمية.

<sup>(</sup>٤) زاد المعاد في هدي خير العباد (٣/ ٣١٤)، وانظر: مجموع الفتاوى (١٠/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٥) انظر (ص: ٣٥٦-٣٥٧).

### الكافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَتِدْلَالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية

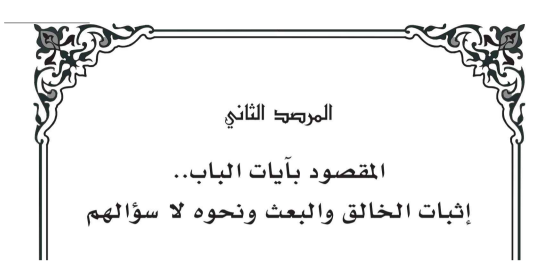


يقول: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواً إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا إِلَهَ إِلّا اللّهُ يَسْتَكُمِرُونَ (آ) ﴿ [الصافات: ٣٥]، وقال أيضا: ﴿وَعِبُواْ أَن جَاءَهُم مُّنذِرٌ مِنْهُمْ وَقَالَ الْكَفِرُونَ هَلَا سَحِرٌ كَذَابُ ﴿ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَعَلّاً إِلَهَا وَمَعِدًا إِنَ هَلَا لَشَيْءُ عُجَابٌ ﴿ وَالطَلَقَ الْمَلا مِنْهُمْ أَنِ المَشُوا وَاصْبِرُواْ عَلَى اللّهِ الله الله إِنَّ هَذَا لَشَيّةٌ يُكُودُ (ص: ٤ - ٦]، إذن هم استكبروا عن قول لا إله إلا الله مع علمهم بأنها حق، وكذا هم كذّبوا الرسول وجحدوا رسالته مع علمهم بصدقه، وكذا هم كذّبوا الربوبية مع علمهم أنه لا ربّ سواه تعالى.

#### حاصل الاعتراض الثاني والجواب عنه

والخلاصة، أن غاية ما يمكن أن يسلَّم به هو أن آيات الباب الثمانية دلَّت على أنهم يعلمون في قلوبهم بأنه سبحانه هو الخالق، ولكن طالما أنهم لم ينطقوا بهذا الذي علموه بقلوبهم، فإن المعرفة والإيمان القلبي بأنه تعالى هو الخالق غير معتبرة، وإلا لكانوا مقرِّين بالشهادتين لعلمهم بصحتهما كما سبق!!

وبذلك نكون قد انتهينا من المرصد الأول وهو «إن آيات الباب نفسها أشارت إلى أن هذا الشرط مشكوك في وقوعه» لننتقل إلى المرصد الثاني.



قد ذكرنا أنه ليس المقصود أصلاً بآيات الباب أن يذهب ليسألهم عن الخالق، وإنما المراد أن يتلو على مسامعهم آيات الباب الثمانية وغيرها، فتقوم عليه الحجة في أمر العقائد من الإيمان بالله، وإثبات البعث والنشور، ونحو ذلك كما سبق بيانه (۱).

وقد ذكر بعض المفسرين أن الغرض الأعظم من هذه الآيات التي تسأل عن الخالق هو إثبات البعث والنشور الذي ينكره المشركون، فمثلاً يقول أبو جعفر الغرناطي في قوله تعالى ﴿وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّن نَزَّلَ مِن السَّمَآءِ مَآءً فَأَحْيا بِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللَّهُ [العنكبوت: ٣٦]: ﴿إِن إِنزال الماء من السماء، وهو ماءٌ واحدٌ يكون عنه مختلف النبات. فمن عقل هذا، عقل وجود الإنسان من نطفة واحدة، كوحدة الماء النازل من السماء، ثم يكون عن تلك النطفة شكل الإنسان. فكيف يستبعد العودة من يشاهد ذلك أو يعتبر به (٢٠). والمراد بذلك إقامة الحجة عليهم في إنكار البعث، فطابق ذلك وناسبه تأكيد قول المؤمنين المقول لهم» (٣).

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ١٤١).

<sup>(</sup>٢) ملاك التأويل القاطع بذوى الإلحاد والتعطيل (٢/ ٣٩٣).

<sup>(</sup>٣) ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل (٢/ ٣٧٥).

### الكافية الدَّ افِية لِذَة خِل السِّودُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



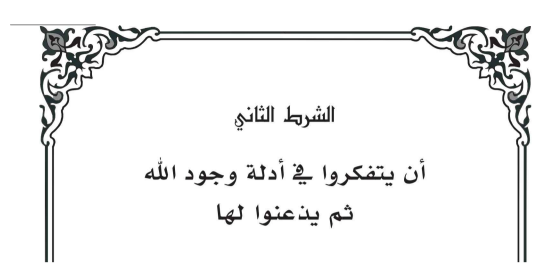
"فمقصودها إقامة البرهان على الإحياء من بعد الموت. . ﴿ كَذَالِكَ نُحَرِّجُ الْمَوْقَى لَعَلَكُمُ تَذَكَّرُونَ ﴾، وذلك أبين شيء. ووجه تخصيص سورة "العنكبوت" بهذه الآية مناسبتها لما تردد فيها وتكرَّر من ذكر العودة الأخراوية (۱)، أو الإشارة إليها في ما نيف على عشرة مواضع، أولها: قوله: ﴿ مَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ اللّهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللّهِ لَاتَ مِن اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى عَشْرة مواضع، وأنصها. . ﴿ أُولَمْ يَرُواْ كَيْفُ يُبَدِئُ اللّهِ فَإِنَّ أَجُلُ اللّهِ لَاتَ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ إِلَى اللهِ العنكبوت: ١٥]، وأنصها. . ﴿ أُولَمْ يَرُواْ كَيْفَ يُبَدِئُ اللّهُ اللّهُ اللهُ يُعِيدُهُ إِنّ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ اللهِ العنكبوت: ١٩] (١).

وهكذا نرى كيف أن سياق بعض آيات الباب - أي آيات: ولئن سألتهم من خلق. . . - جاءت لإثبات البعث والنشور الذي كان ينكره المشركون.

وبذلك نكون انتهينا من الكلام على الشرط الأول لإقرارهم بالله وهو أن يسألهم عن الخالق، وننتقل إلى الشرط الثاني بحول الله.

(٢) ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل (٢/ ٣٩٢)

<sup>(</sup>۱) كذا وقع مرارا في المطبوع «أخراوية» بزيادة ألف، وكذا وقع في غيره من الكتب كما في كتاب «نعمة الذريعة في نصرة الشريعة»، فقال مثلا (ص: ١٦٣): «فليت شعري مَاذَا يحصل لَهُ من الْمَرَاتِب المنياوية أو الأخراوية». والقياس «أخروية» بحذف الألف، إذ النسبة إلى المقصور الرباعي الذي ثانيه ساكنٌ إما أن تُقلب ألفه واواً، أو تحذف كـ«حبلي» فتصير «حبلوي» أو «حبلي»، وهنا كذلك كان المفروض أن نقول «الأخروية»، لأن الأصل أخرى فتصير أخروي. جاء في «توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفية ابن مالك» (٣/ ١٤٤٤): وإن تسكن تسربع ذا ثمان سَكَنْ فقلبها واوا وحذفها حسن في المثال ذلك حبلي، فتقول على الأول: حبلوي، وعلى الثاني: حبلي». اهد. ثم وجدتُ أن فيها وجهاً ثالثاً بإبقاء الألف فتقول أيضاً في حبلى: حبلاوي. وكذا هنا «أخرى» يجوز فيها أخراوي. جاء في «شرح ابن الناظم على ألفية ابن مالك» (ص: ٢٦٥): «وإن كانت رابعة أخراوي. جاء في حبلي وحبلوي وحبلاوي، والأول هو المختار»، وانظر أيضاً: شرح النسب إلى حبلى: جبلي وحبلوي وحبلاوي، والأول هو المختار»، وانظر أيضاً: شرح ألفية ابن مالك المسمى تحرير الخصاصة في تيسير الخلاصة (٢٠٨/)، تمهيد القواعد بشرح تسهيل الفوائد (٩/ ٤٦٩)، شذا العرف في فن الصرف (ص: ٧٠٨).



وفيه مطلبان:

الأول: في الدليل على هذا الشرط.

الثاني: في بيان أنه لم يتحقق.

#### المطلب الأول الدليل على هذا الشرط

كما سبق أن أشرنا إن إقرار المشركين بالله في حال سألهم النبي عَيَّا عن الخالق لا يتم إلا بعد أن يتفكروا بعقولهم في أدلة وجود الله وينصفوا ثم يذعنوا، وإلا فلن يقرُّوا بالله ما لم يتفكروا وينصفوا ويذعنوا.

#### الاعتراض من ثلاثة وجوه على تلك الشروط

أي إن قيل: إن اشتراطكم لتلك الشروط لإقرارهم مردود من وجوه ثلاثة:

الوجه الأول: من أين أتيتم بأنهم سيقرون بالله «إن أعمَلوا عقولهم وأنصفوا وأذعنوا؟»، إذ قوله تعالى: ﴿فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ﴾، وسائر آيات الباب دلت

#### الكافِهَ الشَّافِية لِنَقْضِ اسْتِدْ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّانِية



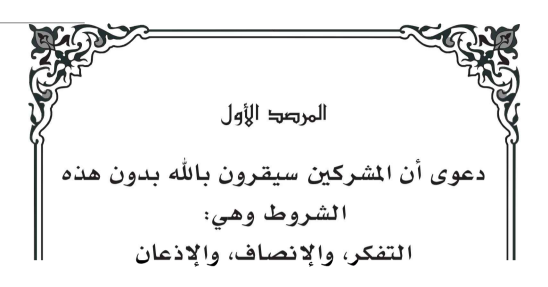
على أنهم سيقرون بالله بمجرد أن يسألهم، فمن أين أتيتم بهذه الشروط الأخرى؟!

أي أنه ثمة شرط واحد لإقرارهم وهو أن يسألهم عن الخالق فيجيبوا بأنه الله، وهذا الشرط لا بد أنه تحقق، أي أن النبي على لا بد أن يكون قد سألهم؛ ولا بد أن يكونوا قد أجابوا، لأن الله أمره بذلك وأخبر أنهم سيجيبون بأنه الله، كما في قوله تعالى: ﴿قُلُ مَن رَبُ السَّمَوَتِ السَّبْعِ وَرَبُ الْمَعْرِيقِ الْمَعْرِيقِ اللهُ اللهُل

الوجه الثاني: لا حاجة أن يُعملوا عقولهم وينصفوا ويذعنوا ليقروا بالله، إذ الصحيح أن معرفة الله فطريةٌ ضروريةٌ وليست نظرية.

الوجه الثالث: على التسليم بأن إقرارهم بالله معلَّقٌ على هذه الشروط كلها، فإن هذه الشروط قد تحققت فعلاً ضرورة أن الله أخبرنا بتحقق المشروط وهو أنهم سيقولون: «الله»، وتحقُّقُ المشروط يُؤذِن بتحقق الشروط، أي أنه سألهم عن الخالق فأعملوا عقولهم وأنصفوا وأذعنوا فقالوا هو «الله».

قال وليد - وفقه الله -: هذا أقصى ما قد يقال هنا، أو يُعترض به على ما سبق، ولا أذكر أني وجدت ذلك - أي هذه الأوجه الثلاثة - في كتب القوم أو حتى في كتب خصومهم، وإنما أنا الذي صغتها إنصافاً للقوم، لأنظر فيها وأجيب عنها في ثلاثة مراصد، أي أن كل اعتراض أخصص له مرصداً بحول الله.



أي قد يقال: إن المشركين إن سئلوا عن الخالق فسيقرون بأن الخالق هو الله، دون توقفٍ أو دون اشتراطِ أن ينظروا ويُعملوا عقولهم وينصفوا ويذعنوا كما ذكرتم، لأن الآية علَّقت إقرارهم بمجرد سؤالهم، ولم تذكر هذه الشروط.

فنقول: بل هذه الشروط أشارت إليها بعض آيات الباب نفسها كما ذكر ذلك بعض المفسرين، فضلاً عن آياتٍ أخرى في ذلك، وإليكم تفصيل ذلك بإذن الله.

#### أولاً: في دلالة آيات الباب على هذه الشروط

كما قلنا إن بعض آيات الباب أشارت إلى أن إقرارهم مشروط بالتفكر والتدبر والإذعان ونحوه، وبيان ذلك من وجهين:

الوجه الأول: أن بعض آيات الباب فيها نفي أو تشكيك بعلمهم بالخالق كما بينه السمعاني والبيضاوي والشوكاني.

### الكافِية الشَّافِية لِنَةُ خِن السِّيدُ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ « وَلَمْنِ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



أولاً: آية العنكبوت، يقول السمعاني في قوله تعالى: ﴿ وَلَهِ سَأَلْتَهُم مَّنَ لَلَّهُ مَنَ السَّمَآءِ مَآءَ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِللَّهِ بَلْ أَنْ مِنَ السَّمَآءِ مَآءَ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِللَّهِ بَلُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ثانياً: آية «المؤمنون»: قال الشوكاني في قوله تعالى: ﴿ قُلُ لِّمِنَ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهَا إِن كُنتُمْ تَعَلَمُونَ لِللهِ قُلُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ لِللهِ قُلُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ لِللهِ قَلُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ لِللهِ قَلُ الله وَمنون: ٨٥-٨٥]، قوله: ﴿ إِن كُنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾ ظاهر في ذلك، إذ المعنى: أي: إن كنتم تعلمون فأخبروني. وفي هذا تلويح بجهلهم وفرط غباوتهم (٢٠).

أو المعنى «أجيبوني عما استعلمتكم منه إن كان عندكم فيه علم، وفيه استهانة بهم وتجويز - لفرط جهالتهم بالديانات - أن يجهلوا مثل هذا الظاهر البين» (۳)، «فيكون استهانة بهم وتقريراً لفرط جهالتهم حتى جهلوا مثل هذا الجلي الواضح إلزاماً بما لا يمكن لمن له مسكة من العلم إنكاره» (قوله (فيكون استهانة) على الوجهين للشك في الأوَّل في كونهم عقلاء، وفي الثاني في علمهم بالضروريات» (٥). اه. فتحصل من ذلك أن الآية فيها تشكيك بعلمهم بالخالق.

<sup>(</sup>١) تفسير السمعاني (١٩٣/٤).

<sup>(</sup>٢) فتح القدير للشوكاني (٣/ ٥٨٦)، وانظر: فتح البيان في مقاصد القرآن (٩/ ١٤٣).

<sup>(</sup>٣) الكشاف (٣/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٤) أنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي (٤/ ٩٣).

<sup>(</sup>٥) عنايه القاضى وكفاية الراضى (٦/ ٣٤٢).

# الجواب عن قول الرازي «قوله: إن كنتم تعلمون لا ينفى علمهم بذلك»

فإن قيل: ولكن قال الرازي هنا: «كيف قال: إن كنتم تعلمون، ثم حكى عنهم سيقولون الله؟ وفيه تناقض، الجواب: لا تناقض؛ لأن قوله: إن كنتم تعلمون لا ينفي علمهم بذلك. وقد يقال مثل ذلك في الحجاج على وجه التأكيد لعلمهم والبعث على اعترافهم بما يورد من ذلك»(۱). فذكر الرازي أن هذا الأسلوب إنما يذكر مثله «في الحجاج على وجه التأكيد لعلمهم..»، أي لتأكيد علمهم بالله فانتفى ما قلتم من أنهم شاكُون فيه تعالى.

قلنا: هذا غاية ما فيه أنهم عالمون به تعالى، ولكنهم مترددون بالإقرار بما علموه بقلوبهم، بدليل قول الرازي نفسه في تتمة كلامه «والبعث على اعترافهم بما يورد من ذلك»، أي ليبعثهم على الاعتراف والإقرار به تعالى، ولولا أنهم ممتنعون من الإقرار به أو على الأقل مترددون بالإقرار به لما بعثهم على الاعتراف به، وبالتالي فكلام الرازي يؤكد ترددهم ولا ينفيه، ولكنه يرى أنهم مترددون في الاعتراف به لا بالعلم به، وغيره من المفسرين ربما يرى أنهم مترددون في كليهما كما سبق بيانه. والله أعلم.

ثالثاً: آية الزخرف التي فيها التصريح بأنهم لا يؤمنون وذلك عقيب إحدى آيات الباب الثمانية، قال تعالى: ﴿ وَلَين سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَى اللَّهُ فَأَنَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّ لَيُومِنُونَ اللَّهُ وَقِيلِهِ عَرْبٌ إِنَّ هَنَوُلاَءٍ قَوْمٌ لَا يؤمِنُونَ اللَّهِ الله النزخرف: ٨٧، ٨٨]، أي «يا رب إن هؤلاء قوم لا يؤمنون بك وبرسولك» (٢)، أو هم «قوم لا يؤمنون بك وبرسولك» (٢)، أو هم «قوم لا يؤمنون

<sup>(</sup>۱) مفاتيح الغيب (١١٦/٢٣)، وانظر أيضاً: اللباب في علوم الكتاب (٢٤٩/١٤)، البحر المحيط في التفسير (٧/ ٥٨٠).

<sup>(</sup>٢) مراح لبيد لكشف معنى القرآن المجيد (٢/ ٣٩٠).

### الكافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَتِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



أي بالتوحيد والرسالة واليوم الآخر»(١)، إذن هم لا يؤمنون بالله أصلا، وهذا جاء بعد قوله ﴿وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾، فلو كان هذا إقرارا بالله فكيف أشارت الآية إلى أنه قوم لا يؤمنون؟!!!

لا يقال: لعل المراد أنهم لا يؤمنون بتوحيد الألوهية أو لا يؤمنون بالرسول أو بالقرآن أو بالآخرة!! لأننا نقول: كيف يسألهم عن توحيد الربوبية، ثم يقول إنهم لا يؤمنون بتوحيد الألوهية؟! أو يسألهم عن التوحيد، ثم يقول إنهم لا يؤمنون بالرسول أو القرآن أو بالآخرة؟!! إن هذا مثل لو أني سألتك عن زيد فأجبتني عنه، ثم قلتُ للناس إنه لا يعرف خالدا!!!

فإن قيل: إنه من قبيل الاستدلال عليهم بتوحيد الربوبية ليقروا بتوحيد الألوهية، فالجواب أن هذا مصادرة على المطلوب؛ إذ نحن لا نسلم أن التوحيد قسمان ألوهية وربوبية كما سيأتي بسطه (٢).

#### الوجه الثانى: أن هذه الشروط وإن لم تكن منطوقة ولكنها مفهومة

أي أن فحوى الآية يدل عليها، لأن منطوق الآية أنه إن سألهم عن الخالق فسيقولون: «الله»، وفحوى هذا أنهم سيجيبون بهذا الجواب بعد أن يتفكروا وينظروا؛ لأن جواب هذا السؤال وأي سؤال آخر عادة ما يكون متردداً بين عدة احتمالات، فيطرح السائلُ سؤالَه وهو يريد من المسؤول أن يجيب بأحد تلك الاحتمالات التي يختارها بحسب ما يهديه عقله وتفكيره.

<sup>(</sup>۱) تفسير القاسمي «محاسن التأويل» (٨/ ٤٠٤).

<sup>(</sup>۲) انظر (ص: ۲۱۶–۲۱۲).

# السؤال عن الخالق يحتمل عدة أجوبة.. يتعين الصواب منها بالعقل

فمثلا السؤال هنا عن خالق السماوات والأرض يحتمل عدة أجوبة أو عدة احتمالات عقلية، منها أن يكون الجواب بأنه «الله»، ومنها أن يقولوا: الخالق هو الكواكب أو الأصنام أو غير ذلك، ومنها أن يقولوا: لا خالق للكون أصلا، كما أشار إلى ذلك قوله تعالى: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُواْ مِنْ عَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُواْ مِنْ عَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُواْ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بَل لَا يُوقِنُونَ ﴾ [الطور: ٣٥-٣٦] كما بسطناه (١٠).

إذن لدينا عدة احتمالات أو عدة أجوبة ممكنة هنا، ولكن لماذا سيختارون الجواب الأول ويقولون: الله هو الخالق، كما ذكرت الآيات؟

لا شك أنهم سيختارون هذا الجواب تحديداً إذا أعملوا عقولهم وفكروا؛ إذ إن عقولهم هي التي سترشدهم إلى هذا الجواب، وهو أن الخالق هو الله لا الأصنام ولا الكواكب ولا غيرها، ولا أن هذا الكون وُجد من غير خالق، وأما إذا لم يعملوا عقولهم فسيكون هناك أجوبة أو احتمالات عقلية أخرى كما ذكرنا، فما الذي جعلهم يختارون هذا الجواب بالذات وهو أن الخالق هو الله لا الأصنام مثلا؟!

ربما يقال: الفطرة - لا العقل - هي التي ستعين الجواب بأن الخالق هو الله وحده!!! قلنا: إذا رجعنا إلى الفطرة فإن الفطرة كما تعين بأن الخالق هو الله وحده، فإنها أيضا تعين أن الإله المعبود بحق هو الله وحده، كما قرر ذلك ابن تيمية نفسه كما سبق<sup>(۲)</sup>، فإذا كان حكم الفطرة كافيا في الحكم

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٤١٥).

<sup>(</sup>٢) انظر (ص: ١٦٥).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السِّدِلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّانِية



عليهم بإقرارهم بتوحيد الربوبية فهو أيضا كاف في الحكم عليهم بإقرارهم بتوحيد الألوهية، وهذا خلاف مذهبكم!!

والحاصل أن الجواب عن الخالق ليس متعيناً بأن يقولوا هو «الله»، وإنما ثمة أجوبة أخرى محتملة عقلاً للوهلة الأولى، بيد أن الجواب الصحيح الذي يمليه العقل بعد النظر والتفكير هو أن الله هو الخالق، وسيأتي قول بعض المفسرين في ﴿لَقُولُنَّ اللهُ ﴾، أي «لظهور الدليل ووضوح السبيل فقد تقرر في العقول وجوب انتهاء الممكنات إلى واجب الوجود»(١).

وأما الأجوبة الأخرى - مثل أن الخالق هو الأصنام أو الكواكب أو لا خالق أصلا -فباطلة، لأنها من إملاء الهوى والتقليد الأعمى، أو هي في أحسن الأحوال ناتجة عن التفكير العقيم والعقل السقيم، وبالتالي فقوله تعالى في آيات الباب ﴿فَسَيَقُولُونَ اللّهُ ﴾ محمولٌ على أن هذا الجواب سيكون منهم إن أعملوا عقولهم وأذعنوا لذلك، وإلا فإن أهملوها وكابروا فما المانع أن يقولوا الأصنام هي الخالق للكون؟ أو أن يقولوا: لا خالق أصلا؟ إذا كان المانع العقلُ فنحن نفترض أصلاً أنهم أهملوا عقولهم، فكيف يكون عقلهم مانعاً من ذلك الجواب النافي للخالق؟!!

# نصوص العلماء في أن التفكير هو الذي سيقود المشركين إلى الإقرار بالخالق

وأما أن هذه الشروط أشار إليها بعض المفسرين والعلماء، بل بعضهم نص عليها صراحة، هذا فضلا عن أن بعض السلفية أنفسهم ذكروا ذلك وحملوا آيات الباب الثمانية عليها، وفيما يلي بعض النصوص في ذلك:

<sup>(</sup>١) روح المعاني (٢٤/٦).

السَمَوَتِ وَاللَّرَضِ طَوَعًا وَكَرَّهَا وَإِلَيْهِ يَرْجُعُونَ وَلَهُ وَاللَّهِ السَّمَ مَن فِى السَّمَوَتِ وَاللَّرْضِ طَوَعًا وَكَرَّهَا وَإِلَيْهِ يُرْجُعُونَ شَلَى الله [آل عمران: ١٨]، السَّمَوَتِ وَاللَّرْضِ طَوَعًا وَكَرَّهَا وَإِلَيْهِ يُرْجُعُونَ شَلَى الله الحجة إلى «طوعًا: من أسلم من غير محاجَّة، وكرهًا: من اضطرته الحجّة إلى التوحيد» (١)، قال القرطبي معقبًا: يدل عليه قوله عزوجل: «ولئن سألتهم من خلقهم ليقولن الله» (٢). اه.

أي أن الحجة هي التي ستضطرهم في نهاية المطاف إلى الإقرار بالله، طبعاً الحجة تستلزم احتجاجاً ومُحاجَّة، وهذا يستلزم النظر والتفكير في تلك الحجة، أي أنه لن يكون الإقرار منهم بالله بدون الاحتجاج عليهم، وبدون أن يعملوا عقولهم ويفكروا ويذعنوا لما عقلوه. وسيأتي المزيد حول ذلك (٣).

القول الطبري عند قوله تعالى: ﴿مَا التَّخَذُ اللهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَا إِذَا لَا عَمْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ

فتأمل قول الطبري: «ما أبلغها من حجة وأوجزها، لمن عقل وتدبر» كيف جعل هذا البرهان العقلي على إثبات أنه تعالى واحد في ربوبيته، جعله

<sup>(</sup>۱) تفسير الثعلبي «الكشف والبيان عن تفسير القرآن» (۸/ ٤٨٣)، طبعة دار التفسير. موسوعة التفسير المأثور (٥/ ٣٣٦). وفي تفسير ابن أبي حاتم (٢/ ٢٩٧) بسنده عن عكرمة: «﴿وَلَهُوَ السَّلَمُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾، قال: أسلم من في السموات والأرض ثم استأنف طوعاً وكرهاً، فمن أسلم منهم كرها: مشركوا العرب والسبايا، ومن دخل الإسلام كرها».

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن (٥/ ١٩٤).

<sup>(</sup>٣) انظر (ص: ٤٢٦).

### الكافِية الشَّافِية لِنَة ضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُر» الثَّمَانِية



حجةً لمن تعقله وتدبره!! أي أن من لا يُعمِل عقلَه فيه فلن يستفيد منه، وإن كان مشركاً في الربوبية فسوف يستمر في الشرك في ربوبيته تعالى أو ربما ينفيها برمتها، أي لن يقر بربوبيته تعالى أصلاً، فضلاً عن أن يقر بتوحيد الربوبية ما دام أنه لا يتعقل ولا يتدبر!

- ٣) قال ابن الأنباري: «... بل إذا فكروا بعقولهم وجدوا الله هو المنفرد بالخلق، وسائر الشركاء لا يخلقون خلقاً يتشابه بخلق الله، وإذا كانوا بهذه الصفة ألزمتهم الحجة»(١). اه. وقد سبق قوله بتمامه(٢)، ولكن ما يعنينا هنا قوله «إذا فكروا بعقولهم...» فتأمل كيف أناط الإقرار بتوحيد الله في الخالقية، بالتفكير وإعمال العقل!!
- ٤) ويقول القرطبي عند قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُفُكُم مِّنَ السَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ... ﴾ ﴿ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ آفَلَا نَنَقُونَ ﴾: «المراد بمساق هذا الكلام الرد على المشركين وتقرير الحجة عليهم، فمن اعترف منهم فالحجة ظاهرةٌ عليهم، ومن لم يعترف فيُقرَّر عليه أن هذه السموات والأرض لا بد لهما من خالق، ولا يتمارى في هذا عاقل. وهذا قريبٌ من مرتبة الضرورة » (٣).

فتأمل قوله «ولا يتمارى في هذا عاقل» كيف ربط هذا الإقرار بالخالق ربطه بالعقلاء! طبعاً ولا يكون العقلاء عقلاء ما لم يُعملوا عقولهم، وإلا فإن أهملوها فهم والأنعام سواء!!

٥) وقال البيضاوي: ﴿ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾، لما تقرر في العقول من وجوب انتهاء

<sup>(</sup>١) التفسير البسيط (١٢/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٢) انظر (ص: ٥٤).

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن (١٠/ ٤٩٠).

الممكنات إلى واحد واجب الوجود»(١). اه.

فتأمل قوله «لما تقرر في العقول..» واستحضر ما قلناه سابقاً من قضية ربط الإقرار بالله بإعمال العقل.

7) وقال الألوسي: «﴿لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾، لظهور الدليل ووضوح السبيل فقد تقرر في العقول وجوب انتهاء الممكنات إلى واجب الوجود»(٢). اه.

لاحظ قول الألوسي وكذا قول القاسمي الذي سيأتي، تأمل كيف علقوا الإقرار بالله على حكم العقل وإعماله، تماماً كما قال القرطبي والبيضاوي فقال هنا ما قلناه هناك.

٧) وقال الشوكاني - وكذا صديق خان<sup>(٣)</sup> -: «﴿ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾، أي: سيكون قولهم في جواب هذه الاستفهامات: أنَّ الفاعل لهذه الأمور هو الله سبحانه إن أنصفوا وعملوا على ما يوجبه الفكر الصحيح، والعقل السليم» (٤).

فتأمل قوله «إن أنصفوا وعملوا على ما يوجبه الفكر والعقل السليم»، فهذا نصُّ صريحٌ على أن إقرارهم بالله متوقفٌ على التفكير وإعمالهم لعقولهم وإنصافهم.

٨) وقال القاسمي: «﴿ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾، لِما تقرَّر في الفِطر والعقول من استيقان ذلك، ولوضوح الدليل عليه» (٥).

<sup>(</sup>١) أنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي (٤/ ١٩٨).

<sup>(</sup>٢) روح المعاني (٢٤/٦).

<sup>(</sup>٣) فتح البيان في مقاصد القرآن (٦/ ٥٧).

<sup>(</sup>٤) فتح القدير للشوكاني (٢/ ٥٠٤).

<sup>(</sup>٥) محاسن التأويل للقاسمي (٨/٤٠٤).

#### الكافية الشَّافِية لِنَة ضِ السَّيدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



ويقول الشنقيطي: «الذين ينفون ربوبية الله هم بهائم كالبغال والحمير لا عقول لهم. . أما عامّة العقلاء الذين ارتفع إدراكهم عن إدراك الحيوانات فهم يعلمون أن الله ربُّ كلِّ شيءٍ ، وخالقُ كلِّ شيء»(١).

فتأمل قوله «لا عقول لهم. . أما عامّة العقلاء الذين ارتفع إدراكهم . . . » ، كيف يجعل أمر الإقرار بالربوبية لله من عدمه متوقف على إعمال العقل ، فمن أعمله أقرّ بها لله ، ومن لا فلا .

1) وقال الشيخ عبد الرحمن حبنّكة: «﴿ قُلُ لِّمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهَ ۚ إِن كُنتُمُ تَعَلَّمُونَ ﴿ الْمَوْمِن وَنَ ١٩٠-٩٠]، تَعَلَّمُونَ ﴿ الْمَوْمِن الْمُوْمِن الْمُوْمِن الْمُومِن الله الموجهة في هذا النص للمشركين تتعلَّق بعناصر ربوبية الله لكونه، وهي عناصر لا يؤمن المشركون بأن لله ربوبية عليها، بل يجعلون الربوبية عليها لشركائهم التي يعبدونها من دون الله، لكن بعد أن يقدم الداعي إلى الله حججه وبراهينه سيقول من لديه استعداد للإيمان بالحق منهم: إن الربوبية حقاً هي لله عز وجل في الموضوع الذي جرى حوله سؤال الداعي.

فتأمل قوله «لكن بعد أن يقدم الداعي إلى الله حججه وبراهينه...»، حيث جعل إقرارهم بالله متوقف على تقديم الأدلة العقلية لهم على وجوده تعالى، والتى لا بد أن يُعملوا عقولهم فيها ويُنصفوا.

كما نص على ذلك حيث قال حبنكة بعد ذلك: «... أن المشركين ﴿ سَيَقُولُونَ لِللَّهِ ﴾، فجاء في العبارة حرف الاستقبال الذي هو السين للدلالة على أن المشركين ليست لديهم عقيدة حاضرة بأن الربوبية في موضوعات

<sup>(</sup>۱) العذب النَّمِير من مجالس الشنقيطي في التفسير، محمد الأمين الشنقيطي (ت ١٣٩٣هـ)، تحقيق خالد بن عثمان السبت، دار عالم الفوائد، مكة المكرمة، ط٢، ١٤٢٦هـ.

الأسئلة الثلاثة هي لله بل لشركائهم، لكن الحجج والبراهين تلزمهم مستقبلا بأن يعترفوا بالحق ما لم يكونوا من المعاندين المكابرين المصرين على الباطل ليس لهم دليل عليه»(١).

فتأمل قوله «لكن الحجج والبراهين تلزمهم مستقبلاً بأن يعترفوا بالحق ما لم يكونوا من المعاندين»، كيف بيَّن أن إقرارهم بموجب تلك الحجج والبراهين على وجود الله لا يكون إلا بعد أن يتفكروا فيها وينصفوا ولا يعاندوا.

#### خلاصة أقول العلماء في وجوب تفكر المشركين.. لكى يقروا بالله

والحاصل من الأقوال السابقة كلها أن المشركين لا بد أن يُعملوا عقولهم وينصفوا حتى يجيبوا بأن الله خالقهم، إذ جوابهم هذا هو أصلاً قرارٌ عقلي، أي نابعٌ أو متوقفٌ على إعمال العقل، فإذا لم يُعملوا عقولهم ولم ينصفوا ولم يذعنوا لما تمليه عقولهم من الحق، وتقرره من وجود الله أو وجود الخالق المدبر لهذا الكون: فلن يجيبوا بهذا الجواب وهو أن الخالق هو الله! بل سيعاندون ويجحدون ربوبية الله!! أو على الأقل سوف يشرِكون في ربوبيته كما يشركون في ألوهيته!

## نص ابن تيمية في أن الإقرار بالخالق متوقف على إعمال العقل وإلا قد يقع في الجحود حتى للضروريات

في قوله تعالى: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ۞ يقول ابن تيمية: «بيّن سبحانه باستفهام الإنكار الذي يتضمن أن الأمر المنكر من العلوم

<sup>(</sup>١) توحيد الربوبية وتوحيد الإلهية ومذاهب الناس بالنسبة إليهما (ص: ١١٣).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السِيدَلالِ ابْنِ تَعْمِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



المستقرة، الملازمة للمخاطب، التي يُنكر على من جحدها؛ لأنه سفسط بجحد العلوم البديهية الفطرية»(١).

فتأمل قوله «التي ينكر على من جحدها؛ لأنه سفسط بجحد العلوم البديهية. . . »، فهذا يشير إلى أنه ثمة من قد يكابر وينكر وجود الله حتى لو كان ذلك من العلم البدهي الضروري عند ابن تيمية ومن وافقه في ذلك خلافاً لمن يرى أن وجود الله أمر نظري!!

#### نصوص ابن تيمية في إنكار بعض الناس للضروريات

وقد قرر ابن تيمية في مواضع كثيرة أن الناس قد تنكر الضروري، فمن ذلك قوله: «والشبهات القادحة في تلك العلوم لا يمكن الجواب عنها بالبرهان... ولهذا كان من أنكر العلوم الحسية والضرورية لم يناظر»(٢).

وقد ضرب على ذلك أمثلةً عديدةً من المسائل الضرورية التي قد ينكرها بعض الناس، بسطتها في كتابي الكبير، من هذه المسائل ما نحن بصدده وهو مسألة وجود الله، فقد أقر ابن تيمية في نهاية المطاف أن ثمة من أنكر وجود الله عنادا، وفي ذلك يقول: «حتى جاحدو الصانع الذين هم أجهل الخلق وأضلهم وأكفرهم وأعظمهم خلافا للعقول...»(٣). اه.

فتأمل قوله «حتى جاحدو الصانع الذين. . . وأعظمهم خلافا للعقول»،

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهمية (١/ ٤٨٢).

<sup>(</sup>٢) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٣/ ٣١٠).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (١٨٨/٤).

فهذا صريحٌ في أن من لا يُعمل عقله قد يجحد الصانع، بل قد يجحد الحس والضرورة كما في نصه السابق.

ويقول ابن تيمية أيضا: «إن المُحْدَث قبل أن لم يكن، لا يتصور أن يحدث عن غير محدِث، ولا أن يحدث نفسه. فلا يكون الشيء صانعاً لنفسه، لا مصنوعاً لنفسه، ولا يكون أيضاً علةً غائيةً لنفسه... قال تعالى: ﴿أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ قَالَ عَلَى اللَّهِ عَيْرِ خَالِق لهم، قال جبير بن مطعم: لما سمعت النبي عَنِي يقرأ هذه الآية في صلاة المغرب أحسست بفؤادي قد انصدع (۱). اه.

فأقر ابن تيمية أن آية الطور جاءت لتثبت للمشركين - ومنهم جبير بن مطعم قبل إسلامه - وجود الله بالدليل العقلي، وأنه يستحيل أن يوجدوا من غير خالق، لأن «المُحْدَث قبل أن لم يكن، لا يتصور أن يحدث عن غير محدِث، ولا أن يحدث نفسه».

وهذا قرره ابن تيمية نفسه كما ترى، فأين ما زعمه من أنهم مقرون بالله وبتوحيده في الربوبية بحكم الفطرة والضرورة العقلية؟! لو كان الأمر كذلك فكيف احتج عليهم القرآن بهذا الدليل العقلي على وجوده تعالى ليقروا به مع أنهم أصلا مقرون به بالفطرة؟!!

وهذا سبق بيانه، ولكن ما يهمنا هنا، هو أنه ما لم يتفكر المشركون بهذا الدليل العقلي على وجوده تعالى المذكور في آيات «الطور» على الوجه الذي شرحه ابن تيمية، فلن يثبتوا الصانع، ولن يقروا به تعالى!! بدليل قول جبير «أحسست بفؤادي قد انصدع» إذ لو لم يتفكر في آيات «الطور» ويمعن عقله فيها فأنى لفؤاده أن ينصدع؟!!

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهمية (١/ ٤٨٢).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَةَ خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْدِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ الثَّمَانِية



#### نص ابن القيم على الدليل العقلي على وجوده تعالى في سورة «الطور»

قال ابن القيم: «ومن هذا احتجاجه سبحانه على المشركين بالدليل المقسم الحاصر الذي لا يجد سامعه إلى رده ولا معارضته سبيلا حيث يقول تبارك وتعالى: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُواْ السَّمَوَتِ تَبارك وتعالى: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُواْ السَّمَوَتِ وَالْحَصِر المتضمن الإقامة وَالْاَرْضُ بَلَ لا يُوقِنُونَ ﴿ فَيَ مَا مَلُ هذا الترديد والحصر المتضمن الإقامة الحجة بأقرب طريق وأفصح عبارة، يقول تعالى هؤلاء مخلوقون بعد أن لم يكونوا، فهل خلقوا من غير خالق خلقهم فهذا من المحال الممتنع عند كل من له فهم وعقل أن يكون مصنوع من غير صانع ومخلوق من غير خالق».

ثم يضرب مثالاً فيقول: «ولو مر رجلٌ بأرضٍ قفرٍ لا بناء فيها، ثم مر بها فرأى فيها بنياناً وقصوراً وعماراتٍ محكمةً، لم يتخالجه شك ولا ريب أن صانعاً صنعها وبانياً بناها، ثم قال: ﴿أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ﴾».

ثم قال: "وهذا أيضاً من المستحيل أن يكون العبد موجِداً خالقاً لنفسه، فإن من لا يقدر أن يزيد في حياته بعد وجوده وتعاطيه أسباب الحياة ساعة واحدة، ولا أصبعاً، ولا ظفراً، ولا شعرة، كيف يكون خالقاً لنفسه في حال عدمه؟! وإذا بطل القسمان، تعيَّن أن لهم خالقاً خلقهم وفاطراً"(١). اه.

قال وليد - وفقه الله -: فتأمل قوله «ومن هذا احتجاجه سبحانه على المشركين بالدليل المقسم الحاصر... فتأمل هذا الترديد والحصر المتضمن لإقامة الحجة بأقرب طريق... وإذا بطل القسمان تعين أن لهم خالقا»، تأمل كم مرةً ذكر ابن القيم الحجة والاحتجاج على المشركين بدليلٍ عقليً على

<sup>(</sup>١) الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة (١/ ٢٥١)، طبعة عطاءات العلم.

وجوده تعالى! وكيف بيَّن وجه الدلالة منها وبسط ذلك بالأمثلة!

طبعاً ما لم يُعملوا عقولهم في ذلك كله فلن يستفيدوا قطعاً من هذا الاحتجاج ولا من تلك الحجج!! أصلاً الاحتجاج لا يكون إلا مع ذوي العقول والحجى، وإذا أهملت هذه العقول – كما فعل المشركون – فوجودها كعدمها، ولذا خاطبهم البيان الإلهي بأنهم لا يعقلون كما سبق بيانه (١).

#### نص ابن الهمام على اضطرار الخلق للإقرار به تعالى إذا تفكروا

قال ابن الهمام في المسايرة: «فمن أدار نظره في عجائب تلك المذكورات اضطره إلى الحكم بأن هذه الأمور مع هذا الترتيب المحكم الغريب لا يستغني كلٌ عن صانع . . . » ، وأطال في ذلك وقد سبق (٢) ، ولكن محل الشاهد منه هنا هو قوله: «فمن أدار نظره . . . لا يستغني كلٌ عن صانع» ، فتأمل كيف جعل الإقرار بالصانع متوقفاً على النظر والفكر!!

# نص بعض السلفية على أن الله دلَّل على وجوده بحجةٍ لا بد للعقول السليمة من الإقرار بها

ونحو ما سبق ما قرره بعض السلفية فقال: «كان القرآن يحتج عليهم بحجةٍ لا بد للعقول من الإقرار بها، ولا يجوز للعقل السليم رفضها، قال تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ آَمْ خُلَقُوا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بَل

<sup>(</sup>۱) انظر (ص: ۱۹۷–۱۹۸).

<sup>(</sup>۲) انظر (ص: ۱۰۸).

#### الكافية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



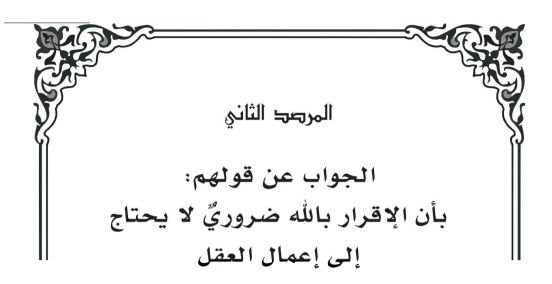
لَا يُوفِنُونَ ﷺ. فالآية تقول لهم أنتم موجودون، وهذه حقيقة لا تنكرونها، وكذلك السموات والأرض موجودتان ولا شك، والذي تقرر عقلاً أن الموجود لا بد له من سبب لوجوده لأن العدم لا يوجد شيئاً، هذا أمر مقررٌ في بدائه العقول، ولأن الشيء لا بوجد نفسه. فقوله تعالى: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءَ إِمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ وَهُمَ دليلٌ قاطعٌ يُرغم العقلاء على التسليم بأن هناك خالقاً معبودا. أي من غير خالقٍ خلقهم أم هم خلقوا أنفسهم؟! وهم يعلمون أن كلا النقيضين باطل. فتعين أن لهم خالقا خلقهم - سبحانه وتعالى "(۱).

فتأمل كم مرةً أعاد كلمة العقل في نصه السابق حيث قال: «لا بد للعقول.. ولا يجوز للعقل السليم رفضها... والذي تقرر عقلاً... هذا أمر مقررٌ في بدائهِ العقول... دليلٌ قاطع يرغم العقلاء...»!!

كما أنه بيَّن في نصه السابق بشكل واضح أن الأدلة القرآنية على وجوده تعالى ومنها ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءِ...﴾ إنما تخاطب العقلاء، وأن الإقرار بها إنما يكون بعد إعمال العقل والتفكر فيها، وهذا يعني أن المكلف لن يقر بوجود الله أصلاً إن أهمل عقله.

بل أكثر من ذلك فقد قال في نصه السابق «ولا يجوز للعقل السليم رفضها»، فتأمل كيف شرط أن يكون العقل سليماً أيضا!! إذن فلدينا شرطان للإقرار بوجود الله، الأول: أن يكون العقل سليما، الثاني: أن يعمل عقله السليم هذا، فلو اختل شرطٌ منهما أي بأن كان العقل فاسدا، أو كان سليما ولكن أهمل عقله ولم يعمله، ففي كلا الحالين لن يقر بوجوده تعالى اللهم إلا تقلدا!!

<sup>(</sup>۱) مباحث العقيدة في سورة الزمر لناصر الشيخ (ص: ٣٦١)، والفقرة الأخيرة «أي من غير خالق» هي من كلام ابن تيمية في مجموع الفتاوي (٥/ ٣٥٩).



وأما الوجه الثاني وهو قولكم: ليس من الضروري أن يُعملوا عقولهم ويُحاجَجوا بالأدلة ليقروا بوجود الله فإن الفطرة والضرورة توجبان ذلك!!

فجوابه أن يقال: لا نسلّم بأن الفطرة توجب ذلك كما أثبتناه مطولاً في كتابنا الكبير (١) ، وبسطنا الرد على أدلة ابن تيمية على قضية الفطرة هذه ، ثم على التسليم بذلك فإن ابن تيمية قرر هو وأتباعه أن الفطرة توجب الإقرار بتوحيد الربوبية كما سيأتي (٢) ، وبالتالي لو كان المشركون مقرين بتوحيد الربوبية لأن الفطرة توجبها لأذعنوا أيضا بتوحيد الألوهية للسبب نفسه ، وباختصار لو أن المشركين أذعنوا لحكم الفطرة لسلموا بكلا التوحيدين معا وهو ما لم يحصل!

<sup>(</sup>۱) حيث خصصت فيه مبحثاً مطولاً عن احتجاج ابن تيمية بآية وحديث الفطرة مستدلاً بهما على أن المشركين موحدون في الربوبية، وبينت ما في استدلاله من دَخَل ووَهَن واضطراب، وسيطبع هذا المبحث لاحقاً إن شاء الله في كتابٍ أو كتيب مستقلٍ يكون ما بين ٥٠ إلى ١٠٠ صحيفة. والله الموفق.

<sup>(</sup>٢) انظر (ص: ١٦٥).

#### الكافية الشَّافِية لِنَةُ خِن السِّرِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّمَانِية



وأما قولكم بأن الضرورة تقتضي الإقرار بوجود الله، فالجواب: ماذا تقصدون بالضرورة هنا، أهي الضرورة الحسية أم الفطرية أم العقلية؟ إن كان المقصود بالضرورة الضرورة الحسية فالله غير محسوس فكيف تقتضية الضرورة الحسية؟ وإن كان المقصود بالضرورة الضرورة الفطرية فقد آل الأمر إلى الفطرة وقد سبق أن أجبنا عنها.

وإن كان المراد بالضرورة الضرورة العقلية فهذا يعني أن العقل يوجب بالضرورة أن يكون الله موجودا، وهذا بحد ذاته يكفينا، لأنه يشهد لما نقول من اشتراط التفكر وإعمال العقل والإذعان له حتى يقر المكلف بالله، وإلا فإذا أهمل الإنسان عقله ولم يفكر به، فيمكن أن ينكر البديهيات والضرورات العقلية كالواحد نصف الاثنين كما فعل السفسطائية، إذ كون الشيء ضرورة عقلية لا يمنع من إنكاره، وهذا سبق بيانه من كلام ابن تيمية نفسه، حيث قال: "ولهذا كان من أنكر العلوم الحسية والضرورية لم يناظر"(). وقال: "حتى جاحدو الصانع الذين هم أجهل الخلق وأضلهم وأكفرهم وأعظمهم فأخلافا للعقول..."(). اه.

# الجواب عن نصوص المفسرين في أن معرفته تعالى ضرورية غير متوقفة على الشروط التى ذكرتم

أي قد يقال: لقد ذكر كثير من المفسرين في تفسير آيات الباب الثمانية أن المشركين سيقرون بالله دون أدنى شك أو تردد لأن وجوده تعالى ضروري،

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٣/ ٣١٠).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی (۶/ ۱۸۸).

ولذا قال تعالى ﴿لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾، «إذ لا سبيل لهم إلى إنكاره ولا التردد فيه» (١). «ولا يقدرون على الإنكار، ولا يستطيعون الجحود لظهور الأمر وجلائه» (٢).

وأقر بذلك بعض مفسري الأشاعرة فقال البيضاوي: «﴿سَيَقُولُونَ لِلَّهِ﴾، لأن العقل الصريح قد اضطرهم بأدنى نظر إلى الإقرار بأنه خالقها»(٣). فهم «سيقولون لله لأن بديهة العقل تضطرهم إلى الاعتراف بأنه تعالى خالقها»(٤)، وعليه «فسيقولون اضطراراً من غاية ظهوره ووضوحه بحيث لا يمكنهم أن يكابروا: الله المدبر لجميع الأمور الكائنة في الآفاق والأنفس، وبالجملة هم من غاية ظهوره وجلائه لم يمكنهم أن يعاندوا أو يكابروا»(٥).

ولذا قال البيضاوي في بعض الآيات التي فيها الجواب من رسول الله كقوله تعالى: ﴿ قُل لِمَن مّا فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ قُل لِللَّهِ ﴾ [الأنعام: ١٦]: ﴿ قُل لِللَّهِ ﴾ تقريراً لهم وتنبيهاً على أنه المتعين للجواب بالاتفاق، بحيث لا يمكنهم أن يذكروا غيره ﴾ . وقول البيضاوي «تقريرا لهم»: ﴿ أي إلجاء إلى الإقرار بأن الكل لله ، لأنَّ هذا من الظهور بحيث لا يقدر أحد أن ينكره . ولئن سألتهم من خلقهم ليقولن الله أي: خلقنا لتعذر المكابرة فيه من فرط ظهوره » (\*).

فنصوص المفسرين هؤلاء بمن فيهم بعض الأشاعرة يفيد أن الحكم بوجود الله أمر ضروريٌّ اضطراريٌّ ليس متوقفاً على إعمال العقل ولا الإنصاف

<sup>(</sup>١) روح المعاني (٢١/١١).

<sup>(</sup>٢) فتح البيان في مقاصد القرآن (١٢/ ٣٨١).

<sup>(</sup>٣) أنوار التنزيل وأسرار التأويل (٤/ ٩٣).

<sup>(</sup>٤) تفسير أبى السعود (٦/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٥) الفواتح الإلهية والمفاتح الغيبية (١/ ٣٣١)، نعمة الله النخجواني.

<sup>(</sup>٦) أنوار التنزيل وأسرار التأويل (٢/ ١٥٥).

<sup>(</sup>V) حاشية السيوطي على تفسير البيضاوي (٣/ ٣٣٦)، نقلا عن السعد التفتازاني في حاشيته على الكشاف.

#### الكافية الشَّافِية لِنَقْضِ اسْتِدْلالِ ابْنِ تَمْتِية بِآيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



ولا غير ذلك من القيود التي ذكرتم، وهذا كافٍ لإبطال هذه الشروط والقيود التي زعمتم أن آيات الباب مقيدةٌ بها.

قلنا: ما قاله هؤلاء المفسرون الذين استشهدتم بأقوالهم كقول بعضهم «لأنَّ هذا من الظهور بحيث لا يقدر أحد أن ينكره» مقيدٌ بما إذا أعملوا عقولهم ونظروا ولو أدنى نظر، فإذا أعمل المرء عقله في هذا العالم فسوف يقر بأن له خالقاً وهو الله تعالى، وإلا فمن أهمل عقله ولم يعمله فيستطيع أن ينكر الله وينكر سائر الغيبيات، بل يمكن أن ينكر المحسوسات فضلاً عن إنكاره للضروريات العقلية، أو على الأقل يشك في وجودها كما هو مذهب الشكاك من السفسطائية وغيرهم، وقد رأينا آنفاً كيف أن ابن تيمية نفسه قرر أن بعض الناس قد ينكرون الضروريات والحسيات، وأنه لذلك وُجد من أنكر الصانع سبحانه كفرعون!

وفي ذلك يقول ابن تيمية في صدد ردِّه على ابن عربي: «وهذا يطابق قول الدهرية الطبائعية الذين ينكرون وجود الصانع مطلقا، ولا يقرون بوجود واجبٍ غير العالم. كما ذكر الله عن فرعون وذويه؛ وقوله مطابقٌ لقول فرعون لكن فرعون لم يكن مقرا بالله»(١). اه.

فإذن لا بد من إعمال العقل هنا، وهذا أشار إليه من ذكرتم من المفسرين كما في قول البيضاوي: «﴿ سَيَقُولُونَ لِللَّهِ ﴾ لأن العقل الصريح قد اضطرهم بأدنى نظر إلى الإقرار بأنه خالقها »(٢). وقول أبي السعود السابق: «سيقولون لله لأن بديهة العقل تضطرهم إلى الاعتراف بأنه تعالى خالقها »(٣). اه.

مجموع الفتاوى (٢/ ٢٤١).

<sup>(</sup>۲) أنوار التنزيل وأسرار التأويل (٤/ ٩٣).

<sup>(</sup>٣) تفسير أبى السعود (٦/ ١٤٧).

فتأمل كيف ذكرا - أي البيضاوي وأبو السعود - العقل الذي به سيقر المشركون بالخالق، ولكن كيف؟ بإعمال العقل طبعاً، فإذن لا بد في نهاية المطاف أن يُعملوا عقولهم ليقروا بالخالق، وإلا فلن يقروا، فثبت بذلك أن إقرارهم بالخالق مشروط بما لو أعملوا عقولهم، ولكن سبق أن بيّنا أن القوم كانوا معطّلين لعقولهم مقلّدين لآبائهم، ولذا وصفهم البيان الإلهي أنهم لا يعقلون، وهذا الوصف جاء حتى في بعض آيات الباب مثل قوله: ﴿وَلَإِن سَالتَهُم مَن نَزَلَ مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْيا بِهِ ٱلأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَ اللَّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِللَّهِ بَلُ أَكُمُ لُو لَا يَعْقِلُونَ اللَّهُ قُلِ العنكبوت: ١٣].

## إن كان الإقرار بالخالق أمراً ضرورياً فهذا يدل على أنهم كانوا مضطرين

أي إن سلمنا أن الإقرار بوجود الله أمرٌ ضروريٌ لا مفر منه وأن الكل ملحأ إليه فهذا يؤكد ما قلنا من أنهم كانوا مضطرين للإقرار بوجود الله، أي أن «العقل الصريح قد اضطرهم بأدنى نظر إلى الإقرار بأنه خالقها»(١)!!

وكنتم قد أنكرتم ذلك، والآن عدتم للإقرار باضطرارهم، والمضطر لا يؤخذ بإقراره عند الجمهور كما هو معروف<sup>(۲)</sup>، ولذلك قالوا: «إذا كان المكره عليه عقداً أو حلاً أو أي تصرف قولي أو فعلي، فإنه لا يصح عملاً بعموم الحديث الصحيح: رفع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه»<sup>(۳)</sup>.

<sup>(</sup>١) أنوار التنزيل وأسرار التأويل (٤/ ٩٣).

 <sup>(</sup>۲) انظر: الموسوعة الفقهية الكويتية (۲۹/۲۹) و(۳۵/۱۹)، وانظر: مقال على شبكة الألوكة:
 الإكراه (تعريفه - أنواعه - شروطه - أثره).

<sup>(</sup>٣) الموسوعة الفقهية الكويتية (١٠٩/٦)، والحديث مخرَّج في حاشية الموسوعة في مواضع عدة، منها قولهم في حاشية الموسوعة الفقهية الكويتية (٢٩٨/٦): حديث: «رفع عن

#### الحسّافية الشَّافِية لِنَقْضِ السّيدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



نعم قد يقال هذا إكراهٌ مجازيٌ، لأنه إكراهٌ اضطراريٌ عقلي، وأما الإكراه الحقيقي فهو الإكراه المادي الذي يكون بتهديدٍ وقهرٍ على فعل أمر ما؛ كمن يهدد مسلماً بالقتل إن لم يكفر بالله، وفي ذلك يقول تعالى ﴿مَن كَفَر بِالله، وَنَي ذلك يقول تعالى ﴿مَن كَفَر بِالله مِنْ بَعَدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكُرِه وَقَلْبُهُم مُطْمَينٌ لَا إِلْإِيمَنِ ﴾ [النحل: ١٠٦].

ولذا قال المناوي: «(وما استكرهوا عليه)، أي حملوا على فعله قهراً، والمراد رفع الإثم وفي ارتفاع الحكم خلف والجمهور على ارتفاعه»(۱). وقال ملا علي القاري: «أي ما طلب منهم من المعاصي على وجه الإكراه، وهو حمل الإنسان على ما يكرهه، ولا يريد مباشرته لولا الحمل عليه بالوعيد كالقتل والضرب الشديد»(۲).

والحاصل أن المشركين سيقرون بالله بعد المحاججة العقلية، فلا بد لهم من إعمال عقولهم هنا، وعليهم أيضا أن لا يعاندوا بل يجب أن يذعنوا لما تحكم به العقول من «وجوب انتهاء الممكنات إلى واجب الوجود».

#### قول الألوسي بأن إقرارهم نُزِّل منزلة العدم لعدم إذعانهم

إن إعمالهم للعقل لا يكفي بل يجب أن يذعنوا له بقلوبهم ويقروا بألسنتهم بما أوجبه عقلهم وما قادهم إليه نظرهم السليم إلى وجود الله، وأنه

<sup>=</sup> أمتي...»، عزاه السيوطي إلى الطبراني في الكبير عن ثوبان. انظر: فيض القدير (٤/ ٣٤/ المتعلق ال

<sup>(</sup>١) التيسير بشرح الجامع الصغير (١/ ٢٤٨).

<sup>(</sup>٢) مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح (٩/ ٤٠٥٢).

هو الخالق وحده لا شريك له، بل يجب أيضاً أن يذعنوا بالعمل وهو اتباع الشرع الذي جاءهم به النبي عليه، وهذا كله لم يتحقق منهم.

ولذا قال الآلوسي: "ولما لم يحقق تصديقهم المشعر به قوله تعالى ولذا قال الآلوسي: "ولما لم يحقق تصديقهم المشعر به قوله تعالى ولي سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ، عملهم حيث لم يقترن بالطاعة والأعمال الصالحة، بل اقترن بما ينبئ عن خلافه من الشرك والعصيان: نُزِّل منزلة العدم والإنكار فحضوا على التصديق بذلك (۱)، فإنه لو «كانوا مقرين بذلك، فكيف يَجعلون له الولد والصاحبة والشريك؟! وكيف يشركون به من لا يخلق ولا يرزق، ولا يميت ولا يحيي؟!»(۲).

# خلاصة الشروط الثلاثة لإقرارهم بالله وهي سؤالهم عن الخالق وتفكرهم وإذعانهم وأنها لم تتحقق

وهكذا نجد أن لدينا ثلاثة شروط – على الأقل – لإقرارهم بالخالق، لم يتحقق شيءٌ منها، وهي:

الأول: أن يسألهم ﷺ عن الخالق، وهو ما لم يثبت، أي لم يثبت أنه سألهم كما سبق بيانه.

الثاني: أن يعملوا عقولهم في أدلة وجود الخالق، بيد أن القوم كانوا مقلدين لآبائهم في عبادة الأصنام، ولو أعملوا عقولهم لما عبدوا أصلا أحجارا صماء، ولذا أنكر الله عليهم هذا التقليد الأعمى الذي كان على حساب عقولهم، وهذا أيضا سبق بيانه.

روح المعانى (۲۷/۲۷).

<sup>(</sup>٢) تفسير السعدي (ص: ٧٦٣).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السِّيدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمانِية

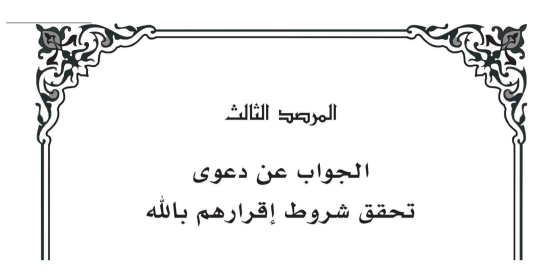


الثالث: أن يذعنوا لقرار عقولهم، فيؤمنوا بالله بقلوبهم، ويقروا به بألسنتهم، ويعملوا بجوارحهم، ولا يكابروا، فإن «الحجج والبراهين تلزمهم مستقبلا بأن يعترفوا بالحق ما لم يكونوا من المعاندين المكابرين المصرين على الباطل ليس لهم دليل عليه»(۱). بيد أن القوم كانوا مكابرين معاندين. «فإن من الكفار من كان يعرف الحق يقيناً، وكان إنكاره عناداً واستكباراً، قال الله تعالى: ﴿وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتُهَا أَنفُتُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوا ﴾ (٢)، وسيأتي بسط عنادهم للحق إن شاء الله (٣).

<sup>(</sup>١) توحيد الربوبية وتوحيد الإلهية ومذاهب الناس بالنسبة إليهما للشيخ حبنكة (ص: ١١٣).

<sup>(</sup>٢) الإيمان بين السلف والمتكلمين لأحمد بن عطية الغامدي (ص: ١٥٢)، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، ط١/٢٠٠٢م.

<sup>(</sup>٣) انظر (ص: ٤٥٣).



قد يقال بأننا لو سلمنا ما ذكرتم في الوجه الثاني من أن إقرارهم بالله يشترط لوقوعه شروطا، وهي التفكر والإنصاف والإذعان، وأن هذه الشروط قد تحققت فعلا؛ لأن الله قد دل عليها فحوى آيات الباب: فإن هذه الشروط قد تحققت فعلا؛ لأن الله أخبر بأنهم لو سئلوا عمن خلقهم ليقولن الله، أي أنهم قالوا ذلك بعد أن أعملوا عقولهم وأنصفوا وأذعنوا، ضرورة أن المشروط إذا وقع دل على تحقق شروطه.

فجوابه: أن هذا يكون صحيحاً لو أن آيات الباب جاءت بصيغة الماضي، أي لو كانت الآيات بصيغة: «وإذ سألتهم من خلقهم فقالوا: الله»، لصح كلامكم، وهو أنه قد تحققت تلك الشروط والقيود التي ذكرناها لجوابهم؛ لأن جوابهم بأن الله هو خالقهم: قد تحقق أيضا، ضرورة أن حصول الأمر المعلق على شروط دليل على حصول تلك الشروط.

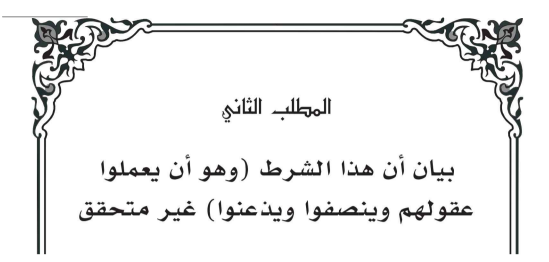
وحيث إن آيات الباب جاءت بصيغة الشرط كما في قوله تعالى: ﴿وَلَهِنَ سَالَتَهُم مِّنَ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَّ اللَّه فَأَنَّ يُؤْفَكُونَ ﴿ الزخرف: ٨٧]، فدلت على أن جوابهم معلق على سؤالهم، وهذا يدل على أن جوابهم سيكون في المستقبل إن سئلوا، وهو ما جاء صراحة في قوله تعالى: ﴿قُلُ لِّمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهَا إِن

#### الحسافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلَةُ وُمْ الثَّمَانِية



كُنتُدْ تَعَلَمُونَ ﴿ الْمَنتُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ الْمَوْمَنُونَ ؛ ٨٥ ، ٨٥ وقوله : ﴿ وَمَن يُدَيِّرُ اَلْأَمَنَ فَسَيَقُولُونَ وَعَلَى الْحَيِّ وَمَن يُدَيِّرُ اَلْأَمَنَ فَسَيَقُولُونَ وقوله : ﴿ وَمَن يُدَيِّرُ الْأَمَنَ فَسَيَقُولُونَ وَقُولُهُ وَمَن يُدَيِّرُ الْأَمَنَ فَسَيَقُولُونَ وَقُولُهُ الْمَيْتَ مِنَ الْمَيْتَ مِنَ الْمَيْتَ مِنَ الْمَيْتَ مِنَ الْمَيْقُولُونَ اللهُ فَقُلُ أَفَلَا نَنْقُونَ ﴾ [يونس: ٣١].

وإذا كانت آيات الباب دلت بنصها ومنطوقها على ما سبق وهو تعليق جوابهم في المستقبل على سؤال النبي لهم عن الخالق، فإنها أيضا دلت بفحواها ومفهومها على أن جوابهم معلق على تلك الشروط الأخرى سوى سؤالهم - وهي أن يُعملوا عقولهم وينصفوا ويذعنوا - فيكون إقرارهم بالله معلقاً على تحقق تلك الشروط كلها التي تُفهم من المنطوق والمفهوم معا، وبالتالي فما لم تتحقق كل هذه الشروط مجتمعة فلن يقروا بالخالق.



فهو في الواقع شرطٌ مركبٌ من عدة أجزاء أو من عدة شروط، وهي أن يعملوا عقولهم وينصفوا ويذعنوا، فنقول: إن هذه الشروط المشترطة لإقرارهم بالله: غير متحققة بل من المستبعد أن تتحقق كما دلت على ذلك بعض الآيات، فيبعد أن يُعملوا عقولهم حين يسألون عن الخالق، إذ لو أعملوها لما عبد المشركون من كل الأمم أوثانا صنعوها ونحتوها بأيديهم من الأحجار الصماء، ولذا قال تعالى ﴿فَرَاعَ إِلَى اللهِ إِلَى اللهِ اللهُ ال

#### المشركون لا يعملون عقلوهم لأنهم مقلدون

ولما قلَّدوا آباءهم تقليداً أعمى في عبادة الأوثان، وفي كل شيءٍ ورثوه عنهم، حتى ولو كانوا على ضلال: أغفلوا عقولهم ولذلك فإنهم «وُصفوا في القرآن بأنهم لا يعقلون»(١)، حيث قال تعالى ﴿ قَالَ أَفَتَعُبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا

<sup>(</sup>١) عقيدة التوحيد في القرآن الكريم (ص: ٢٦٥).

#### الكافية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



لَا يَنفَعُكُمْ شَيْئًا وَلَا يَضُرُّكُمْ شَيْ أُفِّ لَكُرُ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ (اللَّنبياء: ٦٦، ٦٦).

وجاءت آيات كثيرة تنعى عليهم هذا التقليد الأعمى وتنعى عليهم وعلى آبائهم إغفال عقولهم، كما في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَمُهُمُ اتَّبِعُواْ مَا أَنزَلَ اللهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا أَوْلَوْ كَاكَ ءَابَآؤُهُمُ لَا يَعْقِلُوكَ شَيْعًا وَلَا يَهْمَدُونَ شَيْعًا وَلَا البقرة: ١٧٠] وسيأتي بسطه (١).

#### ختمت بعض آیات الباب بکونهم متناقضین وأنهم لا یعلمون ولا یعقلون

بل إن بعض آيات الباب نفسها خُتمت بأنهم لا يعلمون كما في قوله تعالى ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّن خَلَق السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ ﴾ [لقمان: ٢٥] «أي: إذا سئل هؤلاء... اعترفوا بأنه هو الله . ﴿ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ ﴾ : أي: ..على ما هدانا لدينه .. وأوضح حججنا على من خالفنا فيه إذ قررهم بما فيه الحجة عليهم ... ﴿ بَلُ أَكُثُرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ : أي ليس شركهم لا نقطاع الحجج عنهم ، لكن أكثرهم لا يعملون بعلمهم ؛ أي ليس شركهم لا نقطاع الحجج عنهم ، لكن أكثرهم لا يعملون بعلمهم ؛ أي: يتركون التدبر في الدلائل فيفوتهم العلم بسفههم " (٢) ، ولذا قال : ﴿ بَلُ أَكُثُرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ شيئاً من الأشياء فلذلك لا يعملون بمقتضى اعترافهم " (١ أو المعنى "لا ينظرون ، ولا يتدبرون حتى يعلموا أن خالق هذه الأشياء هو الذي تجب له العبادة دون غيره " (٤) .

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٤٤٤).

<sup>(</sup>٢) التيسير في التفسير لأبي حفص النسفي (١٢/ ٨٥).

<sup>(</sup>٣) تفسير أبي السعود (٧/ ٧٥).

<sup>(</sup>٤) فتح القدير للشوكاني (٤/ ٢٧٩).

وبعض آيات الباب نفسها خُتمت بأنهم لا يعقلون، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّن نَرْلَ مِن السَّمَآءِ مَآءُ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكُنُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَلَى الله العنكبوت: ٦٣]. أي «لا يتدبرون هذه الحجج» (١)، و «لا يعقلون الأشياء التي يتعقلها العقلاء، فلذلك لا يعملون بمقتضى ما اعترفوا به مما يستلزم بطلان ما هي عليه عند كل عاقل» (٢).

فلذا قال «﴿ قُلِ ٱلْحَمَّدُ لِللَّهِ على إنزاله الماء لإحياء الأرض، أو على أنه ممن أقر بنحو ما أقروا به ثم نفعه ذلك في توحيد الله ونفى الشركاء عنه ولم يكن إقرارا عاطلا كإقرار المشركين (٣٠). لأنهم «يعرفون بأن ذلك من الله ويعترفون ولا يعملون بما يعلمون. فيظهر تناقض كلامهم وتهافت مذهبهم فقل الحمد لله على ظهور تناقضهم وأكثرهم لا يعقلون هذا التناقض أو فساد هذا التناقض »(٤).

## وُصفوا بأنهم بهائم لتقليدهم ولكونهم يعبدون ما يصنعونه ويستحسنونه ثم ربما أكلوه!

«فوصف أكثرهم هنا بعدم العقل، فوجه ذلك. . التعريف بإفراط قصورهم حتى استحقوا الوصف بصفات البهائم ومن لا يصح خطابه»(٥) لأنهم «عبدوا ما استحسنوا ونسوا ما كانوا عليه، واستبدلوا بدين إبراهيم وغيره، فعبدوا الأوثان. . . فمنهم من اتخذ بيتًا، ومنهم من اتخذ صنماً، ومن

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن (١٦/ ٣٨٧).

<sup>(</sup>٢) فتح القدير للشوكاني (٤/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٣) تفسير النسفى (٢/ ٦٨٥).

<sup>(</sup>٤) مفاتيح الغيب للرازي (٩١/٢٥).

<sup>(</sup>٥) ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل (٢/ ٣٩٣).

#### الكافية الشَّافِية لِنَةُ خِن السِّيدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ « وَلَمْنِ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



لم يقدر عليه ولا على بناء بيت، نصب حجراً أمام الحرم وأمام غيره، مما استحسن، ثم طاف به كطوافه بالبيت. . . فيخرج الرجل منهم، فيأتي بأربعة أحجار، فينصب ثلاثة لقدره، ويجعل أحسنها إلها يعبده، ثم لعله يجد ما هو أحسن منه قبل أن يرتحل فيتركه ويأخذ غيره». فهذا مثالٌ دلَّ على سذاجة اعتقاداتهم تجاه هذه المعبودات، من ضمن أمثلة عديدة (١).

بل الأشد من ذلك أنهم كانوا يأكلون ما يعبدونه إذا جاعوا إن كان مصنوعاً مما يؤكل، ولذا قال الشاعر:

أَكَلَت حَنِيفةُ رَبَّها زَمَنَ التقَحُّمِ والمَجاعةُ لَكُلت حَنِيفةُ رَبَّها فَرَّا التقَحُّمِ والمَجاعة (٢) للم يَحْذَرُوا من ربِّهم شوء العَواقِبِ والتِّباعة (٢)

قال ابن منظور: «لأَنهم كانوا قد <u>اتخذوا إِلهاً من حَيْسِ فعَبَدُوه</u> زَماناً ثم أَصابتهم مَجاعة فأكلوه»(٣).

وقوله تعالى ﴿إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْثَنَا وَتَعْلُقُونَ إِفَكًا ﴾ [العنكبوت: ١٧] أي «تنحتون الأصنام بأيديكم وتعبدونها. وحكى أن بني حنيفة اتخذوا صنماً من الخيس (٤) – وهو التمر مع السمن – ثم إنه أصابتهم مجاعة فأكلوه، قال الشاعر:

<sup>(</sup>١) الشرك في القديم والحديث (١/ ٥٦٢).

<sup>(</sup>۲) الصحاح في اللغة (۱/ ۱۱)، تاج العروس (۲۰/ ۳۷۲)، وانظر: وأورده بعض السلفية أيضاً، انظر: الشرك في القديم والحديث (ص: ٥٦٧)، أبو بكر محمد زكريا، مكتبة الرشد، ط ١/ ٢٠٠١ م، منهج القرآن الكريم في دعوة المشركين إلى الإسلام (١/ ٥١٨)، د. حمود الرحيلي، عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، ط١، ٢٠٠٤م.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب لابن منظور (١/ ٤١٦).

<sup>(</sup>٤) كذا وقع في المطبوع من تفسير السمعاني: «الخَيس - بالخاء المعجمة - والأصوب أنها بالحاء المهملة كما جاء في الصحاح ولسان العرب، حيث جاء في الصحاح للجوهري، دار العلم للملايين (٣/ ١١٩٠): لأنَّهم كانوا قد اتخذوا إلها من حَيْس، فعبدوه زماناً ثم أصابتهم مجاعةٌ فأكلوه». وانظر: لسان العرب لابن منظور (٨/ ٢٧)، دار صادر.

#### أكلت حنيفة ربها...»(١). اه...

فإذن هم كانوا لا يُعملون عقولهم فيما يعبدونه وإنما كانوا يعبدون ما يستحسنون من الأحجار، بل إن كان صنمهم مصنوعا مما يؤكل أكلوه إذا جاعوا حتى لو كانوا هم من صنعوه!!!

فالخلاصة أنهم مهملون لعقولهم ومقلدون لما وجدوا عليه آباءهم تقليداً أعمى وتعصبا لهم، ولو تفكروا وأنصفوا لما عبدوا تلك الحجارة، ولما أكلوا ما عدوه!!

## بيان أنهم لم يذعنوا.. وإلا لوحدوه في الألوهية.. ولآمنوا بالنبى لعلمهم بصدقه

لو أعملوا عقولهم وأنصفوا وأذعنوا لما كذَّبوا النبيَّ عَلَيْهُ ولما أطلقوا عليه تلك الأوصاف الشنيعة من أنه مجنون وساحر وكذّاب - حاشاه بأبي هو وأمي - وغير ذلك، إذ كانوا يقرُّون بصدقه وأمانته ورجاحة عقلة.

"ومحمد عليه ما زال قومه يعرفونه بينهم بالصادق الأمين، لم تجرَّب عليه كذبةٌ واحدة. ولما جاءه الروح بالوحي لم يخبر بخبر واحد كذب، لا عمداً ولا خطأ" (٢). "وكان رسول الله عليه ، وليس بمكة أحد عنده شيء يخشى عليه إلا وضعه عنده، لما يعلم من صدقه وأمانته (٣)، وسيأتي بسطه (٤).

ولذا «كانوا يعلمون أنهم كانوا في الدنيا على باطل وأن الرسل

<sup>(</sup>١) تفسير السمعاني (٤/ ١٧٣).

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح لابن تيمية (٥/ ٣٥٦).

<sup>(</sup>٣) السيرة النبوية لابن كثير (٣/ ٢٩٤).

<sup>(</sup>٤) انظر (ص: ٣٥٦-٣٥٧).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَةُ خِن السِّيدُ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ « وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



صَدَقُوهم فيما بلغوهم عن الله وتيقنوا ذلك وتحققوه ولكنهم أخفوه ولم يظهروه.. فإنهم لم يتمنوا الايمان لعلمهم يومئذ أنه هو الحق وأن الشرك باطل وانما تمنوا لما عاينوا العذاب الذي لا طاقة لهم باحتماله»(١). وسيأتي بسطه أيضا(٢).

## بعض آیات الباب دلت علی أن المشرکین کان عندهم معرفة بالله ولکن لم تقترن بالإذعان

وهذا هو الواقع فعلا الذي أفادته بعض آيات الباب نفسها، وهو أن المشركين كان عندهم معرفة وإقرار بوجود الله، بيد أن هذه المعرفة وهذا الإقرار لم يقترنا بالإذعان بل واقع أمرهم أنهم خالفوا معرفتهم وإقرارهم هذا بل هم ناقضون له كما سيأتى.

وبالتالي نُزِّل إقرارهم بالخالق «منزلة العدم والإنكار لأنه إذا لم يقترن بالطاعة، والأعمال الصالحة لا يعد تصديقا»(٤).

<sup>(</sup>١) عدة الصابرين لابن القيم (ص: ١٥٦).

<sup>(</sup>۲) انظر (ص: ۳٦٠).

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب (٩١/٢٥).

<sup>(</sup>٤) حاشيه الشهاب «عناية القاضي وكفاية الراضي» (٨/ ١٤٥).

«حيث لم يقترن بالطاعة والأعمال الصالحة بل اقترن بما ينبئ عن خلافه من الشرك والعصيان نزل منزلة العدم والإنكار فحضوا على التصديق بذلك» (۱). لأنهم «إذا كانوا مقرين بذلك، فكيف يجعلون له الولد والصاحبة والشريك؟! وكيف يشركون به من لا يخلق ولا يرزق، ولا يميت ولا يحيي؟!» (۲).

ومن ثُمّ شككتْ بعضُ آيات الباب نفسها في إقرارهم بالله كما في قوله تعالى: ﴿ قُلُ مَنْ بِيهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءِ وَهُو يَجِيرُ وَلَا يُجُارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمُ تَعَالَمُونَ ﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلُ فَأَنَّ تُسْحَرُونَ ﴿ المومنون: ٨٨، ٨٩]. فقوله ﴿ إِن كُنتُمْ تَعَامَلُونَ ﴾ أي: ﴿ إِن كنتم تعلمون فأخبروني. وفي هذا تلويح بجهلهم وفرط غباوتهم (٣). أو المعنى ﴿ أجيبوني عما استعلمتكم منه إن كان عندكم فيه علم، وفيه استهانة بهم وتجويز - لفرط جهالتهم بالديانات - أن يجهلوا مثل هذا الظاهر البين (٤).

وقوله ﴿فَأَنَّ تُسْعَرُونَ ﴾ أي: «فمن أي وجه تصرفون عن التصديق بآيات الله، والإقرار بأخباره، وأخبار رسوله، والإيمان بأن الله القادر على كل ما يشاء وعلى بعثكم أحياء بعد مماتكم، مع علمكم بما تقولون من عظيم سلطانه وقدرته؟»(٥).

<sup>(</sup>١) روح المعاني (٢٧/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٢) تفسير السعدي (ص: ٧٦٣).

<sup>(</sup>٣) فتح القدير للشوكاني (٣/ ٥٨٦)، وانظر: فتح البيان في مقاصد القرآن (٩/ ١٤٣).

<sup>(</sup>٤) الكشاف (٣/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٥) جامع البيان (١٠٠/١٧).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّانِية



## خلاصة وتعقيب على الشيخ حبنكة في تفريقه بين آيات الباب التي جاءت بصيغة المستقبل وبين غيرها:

فتحصَّل مما سبق أن آيات الباب الثمانية بقسميها؛ أي سواء التي دلت على أن إقرارهم هو إقرار مستقبلي لا حالي، كما دلت على ذلك الآيات التي جاءت بصيغة المستقبل مثل ﴿فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ ﴾، أو الآيات التي علقت إقرارهم على سؤالهم كقوله ﴿وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَ اللَّهُ ﴾، فإقرارهم بالله في كل هذه الآيات بقسميها: مقيد بما إذا أعملوا عقولهم وأنصفوا وأذعنوا ولم يكابروا.

ومن ثَم فأنا لا أوافق الشيخَ عبد الرحمن حبنكة - رحمه الله - حينما فرَّق بين الصيغتين؛ حيث سلَّم بأن آيات الباب التي بصيغة المستقبل في ﴿فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ ﴾ أو ﴿سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ﴾ ليس فيها تسليم بصفات الربوبية كلها لله إلا بعد جدال وإقامة الحجة وبعد أن ينصفوا ويذعنوا كما رأينا.

حيث قال حبنكة: «حرف الاستقبال الذي هو السين للدلالة على أن المشركين ليست لديهم عقيدة حاضرة بأن الربوبية في موضوعات الأسئلة الثلاثة هي لله بل لشركائهم، لكن الحجج والبراهين تلزمهم مستقبلاً بأن يعترفوا بالحق ما لم يكونوا من المعاندين المكابرين المصرين على الباطل ليس لهم دليل عليه». اه.

وهذا القدر الذي قاله الشيخ حبنكة موافقٌ لما قررتُه أنا من قبل، أي أني متفق معه في ذلك، وهو أنهم لن يقروا إلا بعد إقامة البراهين لهم وإعمال عقولهم وإنصافهم وإذعانهم، ولكن ما لا أوافق عليه هو ما قاله بعد ذلك من

أن الآيات التي ليست بصيغة المستقبل، فيها فقط تسليم تلقائي بالله كخالق دون التسليم بكل صفات الربوبية الأخرى!!

حيث قال حبنكة: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لِلَهُولُكِ الزمر: ٣٨]، في هذا النص تعليمٌ جدليٌ يبدأ من أرضيةٍ مشتركةٍ بين الداعي إلى توحيد الله في الربوبية وفي الإلهية، وبين المشركين. أما الأرضية المشتركة فهي إيمانهم بأن الله هو الذي خلق السماوات والأرض، وهم يعترفون بهذه الحقيقة بتلقائية، لذلك فهم يقولون في جواب السؤال عمن خلق السموات والأرض دون تريث: ﴿الله الله وجاء التعبير القرآني: ﴿لَقُولُكَ السموات والأرض دون تريث: ﴿الله الله عناصر أخرى من عناصر ربوبية الله، وهي من الأمور التي يجعلونها لشركائهم فجرهم اعتقادهم الباطل إلى عبادتها، ويقيم لهم البراهين على أن آلهتهم لا تملك شيئاً منها (١٠). اه.

وحاصل ما ذكر الشيخ حبنكة أن آيات الباب التي بصيغة المستقبل مثل: ﴿سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلُ فَأَنَّ تُسْحَرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ فَإِنْ فَيها - بحسب حبنكة - تسليماً تلقائياً منهم بالله.

كذا قال مفرِّقاً بين المقامين، وأنا أخالفه في هذا التفريق، وذلك لأنه هذا تفريق بين متماثلين لأن الإقرار بأن الله خالق كالإقرار بأن صفات الربوبية كلها له، إذ كلا الأمرين لا بد فيه من الحِجاج وإعمال العقل والإذعان والإنصاف وعدم المكابرة، فإن كابر في بعض صفات الربوبية فإنه يمكن يكابر في غيرها، بل يمكن أن ينكر الربوبية نفسها كما أنكر خصائصها، أي أنه

<sup>(</sup>١) توحيد الربوبية وتوحيد الإلهية ومذاهب الناس بالنسبة إليهما (ص: ١١١).

#### الكافِرَة الشَّافِية لِنَقْضِ اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَّاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



يمكن أن ينكر الله نفسه في نهاية المطاف، وبالتالي فكيف يقال إن قوله تعالى ﴿ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ فيه تسليم تلقائي منهم بالله؟!

ثم إن آيات الباب كلها الإقرار فيها في المستقبل، غاية ما هنالك أن بعضها فيها سين الاستقبال صراحة، وبعضها ليس فيها تلك السين ولكنها مقدرة، لأن قوله ﴿لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾، أي مستقبلا، لأنه معلق على شرط سؤالهم عن الخالق كما قال ﴿وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾، وما دام الإقرار في كل آيات الباب هو في المستقبل فلم التفريق بين مستقبل ومستقبل على الشكل السابق الذي انتحاه الشيخ حبنكة رحمه الله؟!!

وبهذا أكون قد انتهيت من الفصل الثاني بفضل الله، لأنتقل إلى الفصل الثالث والله المستعان.



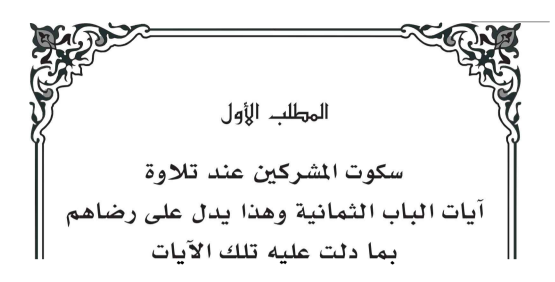


قد يعترض على ما سبق بيانه فيقال على التسليم بأن آيات الباب الثمانية ليس فيها إقرار محقق من المشركين بالله خالقا، ولكن ثمة أمران يقومان مقام هذا الإقرار، وهما:

الأمر الأول: سكوت المشركين عند تلاوة آيات الباب الثمانية، وهذا يدل على رضاهم بما دلت عليه تلك الآيات.

الأمر الثاني: أن الله يعلم أنهم سيُقرِّون لو سئلوا عن خالقهم، وهذا يدل على إيمانهم القلبي بالله.

وفيما يلي بسط هذين الأمرين مع الجواب عليهما في مطلبين.



وبيانه أن تلاوة آيات «المؤمنون» السابقة ﴿ قُلُ لِّمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهَ ۚ إِن كَانَّمُ مَا تَيات الباب كُنتُم تَعَامُون ﴿ الْمَوْمَنُونَ: ٨٤-٨٩] ونحوها من آيات الباب الثمانية على أسماع المشركين وسكوتهم دون أن يعترضوا عليها: هو بحد ذاته إقرار منهم ورضا بصحة أمرين تضمنتهما هذه الآيات:

الأول: أنهم يعتقدون بوجود الخالق كما دلت على ذلك تلك الآيات، وإلا لاعترضوا وقالوا مثلا: «نحن لا نقر بأن الله هو رب السموات والأرض».

والثاني: البرهان على قدرته تعالى على البعث لأن الآيات السابقة جاءت في سياق إثباته، ولو لم يؤمنوا بأن الله خلقهم في المرة الأولى فكيف يقال لهم إن الله قادر على أن يعيدكم مرة أخرى كما خلقكم أول مرة؟!!

#### سكوت المشركين ليس إقرارا بالله

قلنا: هذا ليس إقراراً، وإنما هو مجرد سكوت، والسكوت لا يفيد إقراراً ولا توحيداً لا في الربوبية ولا في الألوهية، ولا يفيد إيماناً ما لم يُعرب

الإنسان عن باطنه بلسانه، وإلا لما كان حاجة للنطق بالشهادتين أصلاً!

بيد أن الإجماع منعقدٌ على أن مناط الدخول في الإسلام هو النطق بالشهادتين إن لم يمنعه مانع كخرس أو إكراه أو نحو ذلك. إذ «لا إله إلا الله» – هي كلمة الإخلاص المنافية للشرك، وكلمة التقوى التي تقي قائلها من الشرك بالله. . . ولهذا كانت هذه الكلمة كلمة الإسلام، ومفتاح دار السلام، والفارق بين المؤمنين والكافرين (۱) من الأنام» (۲).

### لو كان السكوت إقرارا لكانوا مقرين بتوحيد الألوهية وبالبعث

لو كان مجرد سكوتهم عند تلاوة تلك الآيات إقراراً منهم بتوحيد الربوبية، للزم أنهم مُقرُّون بتوحيد الألوهية للسبب نفسه، إذ هم سكتوا حين تُلي عليهم قوله تعالى: ﴿ أُولَكُ مَّعَ اللَّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعَدِلُونَ ﴾ [النمل: ٦٠] كما سبق تقريره، بل لكانوا بذلك مقرين بالبعث والنشور عند تلاوة الآيات التي تثبت البعث كقوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِى نَزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا مَا يَقَدَرٍ فَأَنْشَرْنَا بِهِ عَبْدَةً مَّيتًا كَذَلِكَ مُحْرَبُونَ ﴾ [الزخرف: ١١]!!!

طبعا هذا باطلٌ قطعاً، إذ المشركون منكرون للبعث قبل تلاوة هذه الآيات وبعدها إلا من دخل في الإسلام لاحقاً، وكونهم سكتوا عند تلاوة

<sup>(</sup>۱) ومع ذلك لم يكتف الوهابية من المسلمين بنطقهم بالشهادتين بحجة أن لها شروطاً أخرى غير التلفظ بها!! وأما مشركو قريش وغيرهم من مشركي الأمم فشهد لهم الوهابية بتوحيد الربوبية حتى بدون نطقهم بما يدل عليه، وإنما تبرعوا لهم به!!! بل حتى مع نطق الكفار بما ينافي توحيد الربوبية كقول فرعون: أنا ربكم الأعلى!! إذ فرعون من ضمن البشر المجمعين على توحيد الربوبية عند الوهابية!! كما بسطناه في هذا الكتاب، فتأمل!!!

<sup>(</sup>٢) جهود علماء الحنفية في إبطال عقائد القبورية (١/ ١٤٥).

#### الكافِرَة الشَّافِية لِنَة خِن السِّيدُ لَالِ ابْنِ تَمْمِيّة بِأَيَاتِ « وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية

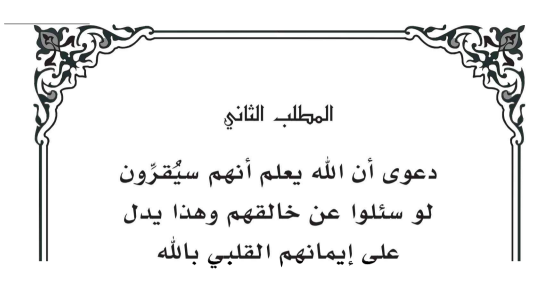


الآيات المتضمنة للبراهين على قدرة الله على البعث لا يعني أنهم أقروا به، غاية ما في الأمر أنهم أفحموا فلم يستطيعوا أن يجيبوا فسكتوا!!

وهذا كما حكى الله عن بعضهم حجته في إنكار البعث فرد الله عليه فأفحم هو وأمثاله، قال تعالى: ﴿وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَيِىَ خَلْقَهُم قَالَ مَن يُحْيِ ٱلْعِظْمَ وَهِي رَمِيمُ الله عَلَي اللهِ عَلَي الله عَلَي الله عَلَي الله عني أن المشركين أقروا بالبعث بعد أن أفحمهم الله.

فهل سكوتهم عند تلاوة هذه الآيات مفحَمين يعني أنهم نبذوا عبادة الأصنام؟! كيف؟! وقد قال الله عنهم: ﴿ وَعِجْبُوا أَن جَآءَهُم مُّنذِرٌ مِنْهُمُ وَقَالَ الْكَفِرُونَ هَذَا سَحِرٌ كَذَابُ ﴿ وَاَطَلَقَ الْمَلَأُ مِنْهُمْ أَن الْمَثَلُ عَلَى اللهُ عَنه عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنه اللهُ عَنه اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنه اللهُ عَلَى اللهُ عَنه عَلَى اللهُ عَنه اللهُ عَنه اللهُ عَنْهُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنه اللهُ عَنه اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنه عَنه عَلَوْ اللهُ عَنْهُ عَلَيْ عَنْهُمْ اللهُ عَنه عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنه عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا عَلَى اللهُ عَلَى عَلَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا الله

فإذن هم استمروا على عنادهم وإنْ أفحمهم الله تعالى بحججه القاطعة فلم يستطيعوا أن يجيبوا كما قال تعالى: ﴿ قُلُ فَلِلّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّلْم



قلنا: نعم يعلم، ولكن الإيمان والكفر ليس مناطه علم الله، بمعنى أن الله لا يثيب الناس أو يعذبهم لمجرد علمه بما سيكون عليه حالهم، وإلا لما كان لتكليفهم في الدنيا ولا لبعث الرسل إليهم معنى، بل لجعلهم من أول الأمر فريقا في الجنة وفريقا في السعير بسابق علمه بحالهم ولما ظلمهم بذلك.

ولكن شاء الله أن يُظهر علمه فيهم، فخَلَقهم وأرسل إليهم الرسل وكلّفهم وامتحنهم، وهو عالم من الأزل بمن سيطيع منهم وبمن سيعصي فيما لو أرسل لهم رسلا وكلفهم، ولكن من رحمته أنه لم يحاسب الناس بعلمه الأزلي بهم دون أن يرسل إليهم رسلاً ويكلّفهم ويمتحنهم!

وذلك لئلا يحتج عليه أحدٌ فيما لو أدخله النار فقط بسابق علمه فيه بدون تكليفٍ أو امتحانٍ له في الدنيا، فيقول: لو أرسلت إلي رسولاً أو كلفتني لأطعتك كما قال تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَا الْهَلَكُنَهُم بِعَذَابٍ مِّن قَبْلِهِ لَقَالُواْ رَبّاً لَوْلاَ أَرْسَلْتَ إِلْيَا رَسُولًا فَنَتَبِعَ ءَايَلِكَ مِن قَبْلِ أَن نَذِلً وَخَنْزَىٰ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِل

#### الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السِّدِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



وبذلك تكون الحجة للكفرة والمشركين على الله!! ولكن حاشا لله فله سبحانه الحجة البالغة، وهذا ما أشار إليه قوله تعالى: ﴿ رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةُ بَعْدَ الرُّسُلِّ ﴿ [النساء: ١٦٥]، أي «أرسلت رسلي إلى عبادي مبشرين ومنذرين، لئلا يحتج من كفر بي وعبد الأنداد من دوني، أو ضل عن سبيلي بأن يقول إن أردت عقابه: ﴿ لَوْلاَ أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَبِعَ ءَايَنِكَ مِن قَبِّلِ أَن نَذِلً وَخَنَرَكُ ﴾ فقطع حجة كل مبطل ألحد في توحيده وخالف أمره بجميع معاني الحجج القاطعة عذره، إعذاراً منه بذلك إليهم، لتكون لله الحجة البالغة عليهم وعلى جميع خلقه (١).

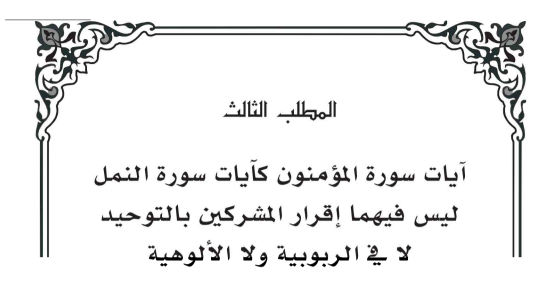
وهكذا نرى أن عِلْم الله بأنهم سيقرون به ليس كافياً في اعتبارهم مقرين بالله حقيقة ما لم يعلنوا ويصرحوا بذلك بألسنتهم ويذعنوا له بقلوبهم وجوارحهم، وهذا كله مفتقدٌ هنا! فالمشركون لا هم أقروا بألسنتهم ولا أذعنوا بقلوبهم ولا بجوارحهم كما سبق بيانه، فمن أين وكيف جعلتموهم موحدين في الربوبية؟!

ثم العجب منكم! كيف شهدتم للمشركين بتوحيد الربوبية مع أنهم لم ينطقوا بما يدل على إقرارهم به، وإنما تبرعتم لهم بذلك، مع أن مخالفيكم من المسلمين يُقرون بالشهادتين صباح مساء، سراً وعلانية، وتصريحاً لا تلميحاً، واختياراً لا اضطراراً، فلم تكتفوا بذلك منهم، ولا شهدتم لهم بالتوحيد، بل حكمتم عليهم بالشرك وسفكتم دماءهم مع قولهم لا إله إلا الله بحجة أنهم "إنما قالوها بألسنتهم وخالفوها باعتقادهم وأعمالهم" ()!! وهذا سبق بسطه (٣).

<sup>(</sup>۱) جامع البيان (۷/ ٦٩٣).

<sup>(</sup>٢) تيسير العزيز الحميد (ص: ١٨٦)، دار الصميعي، الرياض.

<sup>(</sup>٣) انظر (ص: ٣٤٣).



والواقع أن آيات «المؤمنون»: ﴿ قُلُ مَن رَّبُ السَّمَوَتِ السَّبْعِ وَرَبُ الْعَرْشِ الْعَالِمِ اللهِ فيها: ﴿ أَمَنَ الْعَظِيمِ اللهِ فيها: ﴿ أَمَنَ اللهُ فيها: ﴿ أَمَنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَآبِقَ ذَاتَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَآبِقَ ذَاتَ بَهْجَاءٍ مَّا كُونَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَمْ قَوْمٌ يَعَدِلُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

فقوله في «النمل»: ﴿أَمَّنُ خَلَقَ ... ﴾، كقوله في «المؤمنون»: ﴿مَن رَبُّ... ﴾، فكلا الآيتين مشتملتان على سؤال المشركين عن الخالق والمدبر وهو ما تسمونه بتوحيد الربوبية، فلو كان ما في آية «المؤمنون» إقراراً من المشركين بتوحيد الربوبية لكان ما في آيات «النمل» إقراراً منهم بتوحيد الألوهية، لأن الله قال فيها: أإله مع الله؟

ولا يخلو إما أنهم قد أقروا بأنه لا إله مع الله، وبالتالي فهم موحِّدون في الألوهية، أو أنكروا ذلك وقالوا إن آلهتنا هي شريك مع الله في الخلق والتدبير، وعلى كلا الاحتمالين يبطل مذهب ابن تيمية! أما الأول - أي أنهم

#### الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



قد أقروا بأنه لا إله مع الله - فهو باطل؛ لأن ابن تيمية يُسلّم بأن المشركين أشركوا في الألوهية، وأما الثاني - أي أنهم قالوا بأن آلهتنا شريكة مع الله في الخالقية - فلأن ابن تيمية يدعي أن المشركين موحدون في الربوبية.

فإن قلتم: نحن نختار الاحتمال الثاني، وهو أن المشركين حين قال الله لهم في آية «النمل»: ﴿ أُولَكُ مُّعَ اللهِ كَا اللهِ عَالَهُ اللهِ عَالَهُ اللهُ وهذا لا يلزم منه أن المشركين ادعوا في آلهتهم الخلق والتدبير ونحو ذلك من صفات الربوبية، وذلك لأن الإله هو المعبود لا الخالق كما ادعيتم.

والجواب أن الإله في آية «النمل» السابقة هو الرب الخالق وليس فقط المعبود، إذ لا يصح أن يكون المعنى: ﴿ أَوِلَهُ مَّعَ اللهِ ﴾ أي أمعبود مع الله؟! حتى يجيب المشركون بقولهم: آلهتنا تُعبد مع الله؛ وذلك لسببين:

الأول: أن هذا لا داعي للسؤال عنه؛ لأن المعبودات مع الله كثيرة كما قررتم أنتم، ومن جملتها أصنام المشركين التي أقروا بعبادتها كما في قوله تعالى ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱلَّهَ ذُلُهَى ﴾ [الزمر: ٣].

السبب الثاني: لأن السؤال هنا هو عمن خلق السموات والأرض وأنزل المطر، وليس السؤال عمن يُعبد مع الله، بدليل صدر آيات سورة النمل، وهو قوله: ﴿أَمَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً﴾ [النمل: ٦٠].

# هل صحيح أن قوله ﴿أَءِلَٰهُ مَّعَ اللهِ هو من قبيل الاستدلال عليهم بتوحيد الربوبية على توحيد الألوهية؟

فإن قلتم: هو من قبيل الاستدلال عليهم بتوحيد الربوبية على توحيد الألوهية، فالقرآن «يقرر توحيد الربوبية ويبين أنه لا خالق إلا الله، وأن ذلك

مستلزم أن لا يعبد إلا الله، فيجعل الأول دليلاً على الثاني، إذ كانوا يسلمون بالأول وينازعون في الثاني (١).

وفي ذلك يقول ابن تيمية في آيات النمل السابقة: «المقصود أن هذه الآلهة التي تدعونها من دون الله هل هي التي فعلت هذه الأمور أم الله وحده فعلها؟ فإن القوم كانوا مقرين بأن الله وحده هو الفاعل لهذه الأمور.. لكن كانوا مع ذلك مشركين به الآلهة التي يعلمون أنها لم تفعل ذلك فأنكر عليهم ذلك وزُجروا عنه، ومثل هذا في القرآن كثير»(٢).

ويـقـول أيـضـا: «وكـذلـك قـولـه:.... ﴿ أَءِلَكُ مُّ عَ اللهِ بَلَ هُمْ قَوْمٌ لَيَ عَلَمُ اللهِ عَالله مع الله فعل هذا؟ وهذا استفهام إنكار، وهم مقرون بأنه لم يفعل هذا إله آخر مع الله. ومن قال من المفسرين إن المراد: هل مع الله الم يفعل هذا إله آخر؟ فقد غلط؛ فإنهم كانوا يجعلون مع الله آلهة أخرى كما قال تعالى: ﴿ أَيِنَكُمُ لَتَشْهَدُونَ أَنَ مَعَ اللهِ ءَالِهَةً أُخْرَى ﴾ (٣).

ونحوه قول ابن القيم: فإذا كان هو وحده الخالق فكيف لا يكون وحده المعبود؟! وكيف يجعلون معه شريكاً في العبادة وأنتم مقرون بأنه لا شريك له في الخلق؟! وهذه طريقة القرآن يستدل بتوحيد الربوبية على توحيد الإلهية.. ونظيره قوله تعالى: ﴿أَمَنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ...﴾ ﴿أَوَلَهُ مُّعَ ٱللَّهُ مُّعَ ٱللَّهُ ﴿ أَنَ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ أَنَ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ أَنَ اللَّهُ اللَّهُ ﴾ (٤). اه.

<sup>(</sup>۱) جلال الدين السيوطي وآراؤه الاعتقادية (ص: ١٩٦)، سعيد إبراهيم مرعي خليفة، رسالة دكتوراة في جامعة أم القرى لعام ٢٠٠٠ م. وانظر أيضاً: منهج السلف والمتكلمين في موافقة العقل للنقل (ص: ٢٧١): المبحث الثاني: الاستدلال ببرهان الربوبية المستقر في الفطر والعقول على توحيد الألوهية.

<sup>(</sup>٢) بيان تلبيس الجهمية (٤/ ٥٣٦).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٧٦/٧).

<sup>(</sup>٤) بدائع الفوائد (٤/ ١٥٤٣).

### الكافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَّتِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ « وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



قلنا: هذا غير صحيح لعدة أمور:

أولاً: قلنا مراراً بأن هذا مصادرة على المطلوب! فنحن لا نسلم أصلاً أن التوحيد ينقسم إلى توحيد الربوبية وإلى توحيد الألوهية حتى تجعلوا آيات «النمل» من باب الاستدلال بتوحيد الربوبية على توحيد الألوهية!!

ثانياً: على التسليم بذلك، فإن آيات «النمل» هي في تقرير توحيد الربوبية لا في توحيد الألوهية، لأن كلا منهما له براهين تخصه بحيث لا تصلح للقسم الثاني من التوحيد؛ فتوحيد الربوبية براهينه إنما هي بإثبات حدوث العالم وأن له محدِثاً واحداً وإلا لفسد نظامه، وأما توحيد الألوهية فهو بإبطال الشفاعة لهذه الأصنام، وأنها جمادات صنعوها بأيديهم وأطلقوا عليها أسماء ما أنزل الله بها من سلطان، إلى غير ذلك مما بسطناه في كتابنا الكبير(۱).

ثالثاً: إننا نجد آيات تقرر كلا التوحيدين - على التسليم طبعاً بانقسام التوحيد إليهما - معاً وليس كما زعمتم أنه يستدل بتوحيد الربوبية على توحيد الألوهية، كما في قوله تعالى ﴿اللهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُما فِي الْأَلُوهية، كما في قوله تعالى ﴿اللهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُما فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱلْمَرْشِ مَا لَكُم مِّن دُونِهِ مِن وَلِيِ وَلَا شَفِيعٍ أَفَلا نَتَذَكَّرُونَ وَرَبِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱللهُ خَالَق وهو ما تسمونه توحيد الربوبية، وقررت أنه لا شفيع من دونه وهو ما تسمونه توحيد الألوهية، وثمة آيات كثيرة بسطت البرهان على كلا التوحيدين؛ الربوبية والألوهية بسطناها في كتابنا الكبير كما سبقت الإشارة إليه.

<sup>(</sup>١) وذلك في الفصل السابع وهو: الاستدلال - أي على تقسيم التوحيد - بأن توحيد الربوبية هو حجة الله على المشركين في إثبات توحيد الألوهية. وسيطبع بشكل مستقل بحول الله.

### دعوى ابن تيمية أنه تعالى أنكر عليهم عبادتهم غيره تعالى مع إقرارهم بأنه لا إله آخر فعل ذلك

رابعاً وهو الأهم: أن حاصل كلام ابن تيمية السابق وهو قوله في آيات «النمل»: «فإن القوم كانوا مقرين بأن الله وحده هو الفاعل لهذه الأمور.. لكن كانوا مع ذلك مشركين به الآلهة التي يعلمون أنها لم تفعل ذلك فأنكر عليهم ذلك وزُجروا عنه، ومثل هذا في القرآن كثير»(١).

حاصله أن قوله تعالى ﴿ أَوِلَهُ مَّعَ اللَّهِ ﴿ معناه أَإِله مع الله فعَل ذلك؟ وأنه سؤالٌ إنكاريٌ، على معنى أن الله أنكر عليهم عبادتهم غيره مع أنهم يقرون أنه لا إله آخر فعل ذلك، وأن من قال: بأن معنى الآية أمعبود مع الله، فغير صحيح لأنهم يتخذون معه آلهة.

كذا قال مشيراً إلى أن الآية فيها قولان للمفسرين:

الأول: أإله مع الله فعل هذا؟

والثاني: هل مع الله إله آخر؟

وقد اختار ابن تيمية الأول، وغلَّط من قال بالثاني.

والواقع أن الآية محتملةٌ لكلا المعنيين اللذين أشار إليهما ابن تيمية، وقد ذهب إلى كل منهما فريقٌ من المفسرين من السلف والخلف نبسطهما فيما يلى:

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهمية (٢٤/٥٣٦).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّانِية



# بسط قولَي المفسرين في معنى ﴿ أَوَلَهُ مَّعَ اللَّهِ ﴾

#### المعنى الأول: أنه بمعنى أإله معه فعل هذا؟

فهو ما ذهب إليه زيد بن أسلم (۱) من السلف، والطبري (۲)، والبغوي (۳)، وأحد قولي البيضاوي (٤)، وهو ما ذهب إليه من المعاصرين الشيخ أبو زهرة في تفسيره فقال: «﴿ أَوِلَهُ مُعَ اللَّهِ ﴾؟ أي أإله مع الله يفعل ذلك؟ »(٥). وهو الذي اختاره ابن تيمية وقطع به، وغلَّط من ذهب إلى الثاني التالي الذي رده ابن تيمية!!

والمعنى الثاني: أن المعنى: أمع الله إله آخر؟ وهو ما ذهب إليه قتادة (٢) وسعيد بن جبير (٧) من السلف، والسمعاني (٨) وابن الجوزي (٩)

<sup>(</sup>۱) فقد جاء في تفسير ابن أبى حاتم (٩/ ٢٩٠٨) بسنده عن زيد بن أسلم: «أإله مع الله قال: أإله مع الله فعل هذا؟».

<sup>(</sup>٢) جامع البيان (١٠١/١٨).

<sup>(</sup>٣) حيث قال في تفسيره (٦/ ١٧٣): ﴿ إَءِكَ مُ مَا لَلَّهِ قُلُ هَاتُوا بُرُهَانَكُمْ ﴿ حجتكم على قولكم أن مع الله إلها آخر ».

<sup>(</sup>٤) حيث قال البيضاوي في تفسيره أنوار التنزيل (٤/ ١٦٥): «أإله مع الله يقدر على مثل ذلك». اه.

<sup>(</sup>٥) زهرة التفاسير للشيخ محمد أبو زهرة (٢/ ٣٨١)، دار الفكر العربي.

<sup>(</sup>٦) جاء في الدر المنثور للسيوطي (١١/ ٣٩٠، طبعة هجر): "وأخرج ابن أبي حاتم عن قتادة في قوله: ﴿ أَوِكَهُ مَعَ اللَّهِ عَمَ اللهِ اللهِ

<sup>(</sup>۷) حيث روى ابن أبى حاتم في تفسيره ( $^{4}$  (۲۹۰۸) عنه قوله: «أإله مع الله أي ليس مع الله إله». اهـ.

<sup>(</sup>٨) تفسير السمعاني (١٠٨/٤).

<sup>(</sup>٩) زاد المسير (٦/ ١٨٥).

والزمخشري<sup>(۱)</sup> وأحد قولي البيضاوي<sup>(۲)</sup> واختاره ابن كثير<sup>(۳)</sup>، وأبو السعود<sup>(٤)</sup>، وهذا المعنى هو ما رده ابن تيمية.

وقد أشار إلى كلا المعنيين ابن كثير، فقال في تفسيره: أإله مع الله «أي يقدر على ذلك، أو أإله مع الله يُعبد؟ (٥). اهد. وقريبٌ منه قول الطبري: ﴿ أَوِلَهُ مَّعَ اللهِ ﴾ يقول: أإله مع الله سواه يفعل هذه الأشياء بكم. . أمعبود مع الله أيها الجهلة خلق ذلك . . . (٢) اهد. ولكن قوله «أمعبود مع الله أيها الجهلة خلق ذلك «يؤول إلى المعنى الأول لأنه قيده بقوله «أمعبود خلق ذلك».

# الاستفهام في ﴿أَءِلَٰهُ مَّعَ اُللَّهِ ﴾ إنكاري.. ولكن ليس بالمعنى الذي زعمه ابن تيمية

وأما بالنسبة للاستفهام في قوله ﴿أُولَكُ مُّعَ ٱللَّهِ ﴿ فَجمهور المفسرين والعلماء بمن فيهم ابن تيمية على أنه استفهام إنكاري، ولكن ابن تيمية قصد بالإنكاري هنا أنه ينكر عليهم عبادة غيره تعالى، مع أنهم يعلمون أنه لا إله غيره فعل ذلك من إنزال المطر وإنبات الزرع، فضلاً عن خلق السموات والأرض ونحوه.

فابن تيمية اختار أن معنى قوله ﴿ أَءِلَهُ مَّعَ اللهِ مَع الله فعل

<sup>(</sup>١) الكشاف (٣/ ٣٧٦).

<sup>(</sup>٢) أنوار التنزيل (٤/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٣) حيث قال في تفسيره (١٠/ ٤١٩): ﴿ أَءِكُ مُعَ اللَّهِ ، أي أإله مع الله يُعبد». اهـ.

<sup>(</sup>٤) فجاء في تفسيره المسمى «إرشاد العقل السليم» (٦/ ٢٩٦): «أإله آخر موجود مع الله حتى يجعل شريكا له في العبادة». اه.

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن كثير (١٠/ ٤٢٤).

<sup>(</sup>٦) جامع البيان (١٠١/١٨).

### الكَافِرَة الشَّافِية لِنَة خِن السَّتِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



ذلك؟! ثم جعل هذا الاستفهام تقريرياً، لأنه قال: «ولكن المقصود أن هذه الآلهة التي تدعونها من دون الله هل هي التي فعلت هذه الأمور أم الله وحده فعلها؟ فإن القوم كانوا مقرين بأن الله وحده هو الفاعل لهذه الأمور.. لكن كانوا مع ذلك مشركين به الآلهة التي يعلمون أنها لم تفعل ذلك فأنكر عليهم ذلك»(١)..

وهذا يؤول إلى أن الاستفهام عنده في قوله ﴿أُولَكُ مُّعَ اللَّهِ تقريري لا إنكاري، وهذا ما صرح به بعض أتباعه كالشنقيطي (٢) والبدر (٣) بأنه استفهامٌ تقريريٌّ بناءً على أصول نظريته في تقسيم التوحيد وهو أن المشركين كانوا موحدين في الربوبية، وهذا ما لم يثبت حتى الآن!!

وهذا الذي اختاره ابن تيمية والشنقيطي والبدر خلاف ما ذهب إليه جمهور المفسرين وهو أن الاستفهام في قوله ﴿ أَوِلَكُ مُّعَ اللَّهِ ﴾ للإنكار، بيد أنهم انقسموا إلى فريقين في معنى الإنكار تبعاً لانقسامهم في معنى الآية على

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهمية (٢٤/٥٣٦).

<sup>(</sup>٢) قال الشنقيطي في أضواء البيان (٣/ ٤٩١): ﴿ أَمَنَ عَلَىٰ السّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾.. ولا شك أن الجواب الذي لا جواب لهم البتة غيره: هو أن القادر على خلق السماوات والأرض وما ذكر معها، خير من جماد لا يقدر على شيء. فلما تعين اعترافهم وبَّخهم منكِراً عليهم بقوله: ﴿ أَوَلَكُ مُعَ اللّهَ بِلَ هُمْ قَرْمٌ مُ يَعَدُونَ ﴾.. ولأجل ذلك ذكرنا.. أن كل الأسئلة المتعلقة بتوحيد الربوبية استفهامات تقرير، يراد منها أنهم إذا أقروا رتب لهم التوبيخ والإنكار على ذلك الإقرار؛ لأن المقر بالربوبية يلزمه الإقرار بالألوهية ضرورة.. وإن زعم بعض العلماء أن هذا استفهام إنكار؛ لأن استقراء القرآن دل على أن الاستفهام المتعلق بالربوبية استفهام تقرير وليس استفهام إنكار، لأنهم لا ينكرون الربوبية». اهـ.

<sup>(</sup>٣) فقال: «ولأجل ذلك ذكرنا في غير هذا الموضع: أنَّ كل الأسئلة المتعلقة بتوحيد الربوبية استفهاماتُ تقريرٍ، يراد منها أنَّهم إذا أقروا رتب لهم التوبيخ والإنكار على ذلك الإقرار...»، ثم نقل البدر سائر كلام الشنقيطي السابق. انظر: القول السديد في الرد على من أنكر تقسيم التوحيد (ص: ٢٧).

المعنيين اللذين سبقا، فمن ذهب إلى أن المعنى أإله مع الله يُعبد؟! ذهب إلى أن هذا السؤال لإنكار هذا المعنى عليهم، وفيما يلي سرد لبعض نصوص المفسرين في ذلك:

# نصوص المفسرين في أن الاستفهام إنكاري في ﴿ أَءِكَ أُسَّعَ اللَّهِ ﴾ أي: لا إله معه يعبد

- ١) قال السمعاني في تفسيره: «وقوله: ﴿أُولَكُ مُّعَ اللَّهِ ﴾ استفهام بمعنى الإنكار أي: لا إله مع الله (١). اه.
- ٢) وقال ابن الجوزي: «ثم قال مستفهماً منكراً عليهم ﴿ أُولَكُ مُّعَ اللَّهِ ﴾، أي ليس معه إله بل هم يعني كفار مكة قوم يعدلون »(٢). اه.
- ٣) وقال الزمخشري: ﴿ ﴿ أَءِكَ هُ مَّعَ اللَّهِ ﴾ ، أغيره يُقرن به ويُجعل شريكاً له. .
   إِنْ كُنْتُمْ صادِقِينَ أَنَّ مع الله إلها ، فأين دليلكم عليه؟ »(٣).
- ٤) وقال البيضاوي: «﴿ أُولَكُ مُّعَ اللَّهِ ﴾، أغيره يُقرن به ويجعل له شريكاً،
   وهو المنفرد بالخلق والتكوين » (٤). اه.
- ٥) وقال النسفي: ﴿ ﴿ أَوَكُ مُ عَالَهُ فَعَ اللَّهِ قُلْ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ ﴾ حجتكم على إشراككم ﴿ إِن كُنتُمْ صَلِقِينَ ﴾ في دعواكم أن مع الله إلها آخر ﴾ (٥).
- ٦) وقال الشيخ محمد أبو زهرة: ﴿ أَءِكُ مُعَ اللَّهِ ﴾ الاستفهام إنكاري لإنكار

<sup>(</sup>۱) تفسير السمعاني (۱۰۸/٤).

<sup>(</sup>٢) زاد المسير (٦/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٣) الكشاف (٣/ ٣٧٦).

<sup>(</sup>٤) أنوار التنزيل (٤/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٥) مدارك التنزيل وحقائق التأويل (٢/ ٦١٦).

# الكافية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْنِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّانِية



- الوقوع، والمعنى لَا إله مع الله. . الاستفهام لإنكار الوقوع أي لَا إله مع الله تعالى $^{(1)}$ .
- ٧) وقال محمد علي الصابوني: ﴿ ﴿ أَوَكُ مُعَ اللَّهِ ﴾ استفهام إنكار أي هل معه معبودٌ سواه حتى تسوُّوا بينهما وهو المتفرد بالخلق والتكوين؟ »(٢).

# نصوص المفسرين في أن الاستفهام إنكاري على معنى أإله مع الله فعل ذلك؟!

ومن ذهب إلى أن المعنى هو: أإله مع الله فعل ذلك؟! ذهب إلى أن هذا السؤال لإنكار هذا المعنى عليهم، وإليك بعض نصوص المفسرين في ذلك:

- ١) قال الطبري: «﴿ أَءِكَ أُ مَعَ اللَّهِ ﴾ يقول: أإله مع الله سواه يفعل هذه الأشياء
   بكم.. أمعبود مع الله أيها الجهلة خلق ذلك... » (٣). اهـ.
- ٢) وقال البغوي: «﴿ أَوِلَهُ مَعَ اللَّهِ ﴾ استفهام على طريق الإنكار، أي: هل معه معبود سواه أعانه على صنعه؟ بل ليس معه إله »(٤).
- ٣) قال البيضاوي في تفسيره: ﴿ أَوِكَهُ مَّعَ اللَّهِ ﴾ يقدر على مثل ذلك. . . أإله مع الله يفعل ذلك. . قل هاتوا برهانكم على أن غيره يقدر على شيء من ذلك » (٥٠) . اه.
- ٤) وفي تفسير الجلالين: ﴿ إَءِكَ مُّ عَ اللَّهِ ﴾، أي لا يفعل شيئاً مما ذكر إلا الله

<sup>(</sup>١) زهرة التفاسير (١٠/ ٥٤٧٤).

<sup>(</sup>٢) صفوة التفاسير (٢/ ٣٨٠).

<sup>(</sup>٣) جامع البيان (١٠١/١٨).

<sup>(</sup>٤) تفسير البغوي (٦/ ١٧١).

<sup>(</sup>٥) أنوار التنزيل وأسرار التأويل (٤/ ١٦٥).

ولا إله معه، ﴿ قُلْ ﴾ يا محمد ﴿ هَاتُواْ بُرُهَانَكُمْ ﴾ حجتكم ﴿ إِن كُنتُمُ وَلا إِله معه، ﴿ وَان كُنتُمُ صَلاقِينَ ﴾ أن معى إلها فعل شيئاً مما ذكر » (١).

- ٥) وقال أبو بكر الجزائري: «﴿ قُلْ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ ﴾ أي حججكم ﴿ إِن كُنتُمُ صَابُوا بُرُهَانَكُمْ ﴾ أي حججكم ﴿ إِن كُنتُمُ صَابُوا السياق الكريم » (٢) .
- 7) وقال الطنطاوي: «ثم يأتي الاستفهام الإنكاري ﴿أَوِلَهُ مَّعَ اللَّهِ ﴿ أَي : أَلِهُ مَا الله تعالى هو الذي فعل ذلك؟ كلا، ليس مع الله تعالى آلهة أخرى فعلت ذلك» (٣). اه.

وكلا الفريقين من المفسرين سواء الذين ذهبوا إلى أن الإنكار هنا منصبُّ على أنهم يقولون بأن إلهاً غيره فعل ذلك، أو الذين ذهبوا إلى أن الإنكار منصبُّ على أنهم يقولون بإله غير الله يُعبد؛ كلا الفريقين مخالفٌ لابن تيمية! لأنه لا أحد منهم قال بقوله، وهو أن المراد بالإنكار هو الإنكار على قولهم بإله غير الله، مع أنهم يقرون بأنه لم يفعل ذلك سواه!!!

# أربعة احتمالات لعنى الاستفهام في الله قد أية ﴿ أَءِكُ مُ عَ اللهَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وبذلك يتحصل لدينا أربعة معانٍ محتملة لقوله تعالى في آيات «النمل»: ﴿ أَوِلَكُ مَّعَ اللَّهِ ﴾ وهي:

الأول: أن يكون معناها أإله مع الله فعل ذلك؟ والاستفهام تقريري، أي هم يقرون أنه لم يفعل إله غيره ذلك.

<sup>(</sup>١) تفسير الجلالين للمحلى والسيوطى (٣/ ١٨٧).

<sup>(</sup>۲) أيسر التفاسير للجزائري (۲۱/۶).

<sup>(</sup>٣) التفسير الوسيط لطنطاوي (١٠/٣٤٦).

# الكافِية الشَّافِية لِنَقْ خِ السَّتِدُلالِ ابْنِ تَمْتِهَ بِأَيَاتِ « وَلَمْنِ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



الثاني: أن يكون معناها أإله مع الله فعل ذلك، والاستفهام إنكاري، أي هم يزعمون - حسب هذا المعنى الثاني - بأن مع الله إلها فعل ذلك! فأنكر عليهم ذلك.

الثالث: أن يكون معناها أإلهٌ مع الله يُعبد معه؟ والاستفهام تقريري، أي يُقرُّون أنه لا يُعبد معه غيره.

الرابع: أن يكون معناها أإله مع الله يُعبد معه، والاستفهام إنكاري، أي يزعمون بأنه يعبد معه تعالى غيره! فأنكر عليهم ذلك.

والقول الأول هو ما يؤول إليه كلام ابن تيمية كما رأينا، وقد قطع به وغلَّط ما سواه، بيد أن جمهور المفسرين على الثاني، وبعضهم ذهب إلى الرابع، ولا أعلم أحداً ذهب إلى الثالث إلا على معنى أنهم يعلمون أنه تعالى هو وحده الإله الحق، كما يعلمون أنه الرب الخالق وحده، ولكنهم لم يذعنوا لعلمهم هذا، كما سبق بيانه (۱).

لا على معنى أنهم يعلمون أنه الإله الحق وحده ويقرون بذلك!! لأن هذا خلاف الواقع؛ إذ المشركون يرفضون ذلك ولذا هم يعبدون مع الله آلهة كثيرة، فكيف يسألهم سؤالاً تقريرياً: أإله من دونه تعبدون؟!! هذا لا يكون أبدا.

# معنى السؤال التقريري.. لا ينطبق على قوله ﴿ أَءِلَهُ مَّعَ اللَّهِ ﴾ كما زعم ابن تيمية

إذ السؤال التقريري القصد منه «حمل المخاطب على الإقرار والاعتراف بأمر قد استقر عنده العلم به»(٢)، وذلك كقوله تعالى: ﴿ اَلْتَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ الللَّهُ اللّه

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٤٦٢).

<sup>(</sup>٢) البلاغة العربية أسسها وعلومها وفنونها (١/ ٢٧٥).

اَتَّخِذُونِي وَأُمِّىَ إِلَاهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ ﴿ [المائدة: ١١٦] فسيدنا عيسى عليه السلام يوقن أنَّه وأمَّه من عباد الله، ولم يدَّع أنه أو أنها إلهٌ من دون الله.

ولذا طلب منه «أن يقر بذلك فى ذلك المشهد العظيم تكذيباً للنصارى وتحصيلاً لفهمهم أنه لم يقل ذلك» (١) ، إذن «هذا السؤال سؤال تقرير وتعيير لا غير؛ لأنه كان يعلم أنه لم يكن قال لهم ذلك، لكنه سألهم سؤال تقرير؛ ليقروا بذلك؛ لئلا يقولوا: هو قال لهم ذلك» (٢).

ولو كان الاستفهام تقريرياً في آية «النمل» لكان المعنى أن القوم لا يعبدون معه سواه، وسؤال ﴿ أَءِلَهُ مَّعَ اللَّهِ ﴾ جاء فقط لتقريرهم بهذه الحقيقة أي ليقولوا: لا إله سواك نعبده! وهذا خلاف الواقع، فهم يعبدون معه غيره.

وهذا ما جعل ابن تيمية ينكر المعنى الثاني للآية وهو أإله آخر مع الله؟ حيث قال: «ومن قال من المفسرين إن المراد: هل مع الله إله آخر؟ فقد غلط؛ فإنهم كانوا يجعلون مع الله آلهة أخرى كما قال تعالى: ﴿أَبِنَّكُمُ لَتَشْهَدُونَ أَنَ مَعَ اللهِ مَا لِهَ أَلْهُ مَا اللهِ آله.

بيد أن هذا لا يُبطل المعنى الثاني<sup>(٤)</sup> فقد ذهب إليه كثيرٌ من السلف والخلف كما سبق، وهذا الذي أورده عليهم ابن تيمية ليس بوارد لأنهم يرون أن الاستفهام هو استفهام إنكارٍ لا إقرار، أي ينكر عليهم أنهم اتخذوا مع الله إلها آخر وعبدوه، وقد سبقت نصوصهم في ذلك، ولو أنهم - أي أولئك

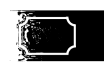
<sup>(</sup>١) عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح (١/ ٤٦٠).

<sup>(</sup>۲) تفسير الماتريدي «تأويلات أهل السنة» (٤/ ٣٦٠).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٧٦/٧).

<sup>(</sup>٤) وهو أن يكون معناها أإله مع الله فعل ذلك، والاستفهام إنكاري بمعنى أنه ينكر عليهم أن يدَّعوا ذلك، لا بالمعنى الذي زعمه ابن تيمية من أنه ينكر عبادة غيره من أنهم يقرون بأن أحدا لم يفعل معه ذلك!!

### الحسافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّمَانِية



المفسرين - جعلوا الاستفهام تقريرياً لورد عليهم ذلك؛ لأن المعنى سيكون أله مع الله، أي أنتم أيها المشركون تقرون أنه ليس معه إله آخر! طبعاً وهذا غير مراد، لأنهم يجعلون مع الله آلهة أخرى، وليس فقط إلها واحداً، كما في قوله ﴿وَقَالُوٓا عَالِهَ تُن اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

ومهما يكن من أمر فإن ابن تيمية ومن تبعه كالشنقيطي قطعوا بأن الاستفهام في قوله ﴿أَوِلَكُ مَّعَ اللَّهِ ﴾ بأنه استفهام تقريريٌّ على معنى أنه يقررهم بما كانوا يعتقدونه بأنه لا أحد معه تعالى فعل ذلك! طبعاً هذا بناءً على إحدى مقدمات تقسيم التوحيد، وهي أن المشركين مقرُّون بتوحيد الربوبية، وفرَّعوا عليها «أن كل الأسئلة المتعلقة بتوحيد الربوبية استفهامات تقرير»(١).

وفرَّعوا عليها أيضاً أنه تعالى يقررهم بتوحيد الربوبية، لينقلهم بعد ذلك إلى توحيد الألوهية، أو يستدل بإقرارهم بتوحيد الربوبية على إثبات توحيد الألوهية، بيد أن هذه المقدمة التي بنى عليها ابن تيمية فهْمه لآية «النمل» وهي أن المشركين مقرون بتوحيد الربوبية: مصادرة على المطلوب، كما قلنا مراراً وتكرارا، وبالتالي فلا يسلَّم كل ما بَنُوا وفرَّعوا عليها.

علاوةً على أن الشنقيطي أقرَّ في بعض المواضع أن الاستفهام في هذه المواضع استنكاريُّ لا تقريري، فمثلاً هو يقول عند قوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ الْمُواضع استنكاريُّ لا تقريري، فمثلاً هو يقول عند قوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ الْمُوَّ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ مِّنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضُ لاَ إِلَهُ إِلَا هُوَّ اللهُ يرزقكم فَأَنَّ تُؤْفَكُونَ ﴾ [فاطر: ٣]: قوله تعالى: هل من خالق غير الله يرزقكم من السماء. الاستفهام في قوله: هل من خالق غير الله، إنكاري، فهو مضمن معنى النفي. والمعنى: لا خالق إلا الله وحده، والخالق هو المستحق للعبادة

<sup>(</sup>١) أضواء البيان للشنقيطي (٣/ ٤٩١).

وحده...وقوله.. يرزقكم من السماء والأرض، يدل على أنه تعالى هو الرازق وحده $^{(1)}$ .

فتأمل قوله «الاستفهام في قوله: هل من خالق غير الله، إنكاري فهو مضمن معنى النفي. والمعنى: لا خالق إلا الله وحده...»، فأقر بأنه استفهام إنكاري، ولكنه زعم أنه للنفي!! نعم هو للنفي والإنكار معاً على المشركين الذي يتخذون الآلهة والأرباب معه تعالى! لا بالمعنى الذي زعمه ابن تيمية وهو أنه تعالى ينكر عليهم عبادة غيره مع أنهم يقرون بأنه وحده الخالق!!

# قوله: ﴿ قُلُ هَا تُوا بُرُهَا نَكُمُ ... ﴾ أي على وجود خالق معه.. لا على وجود معبود معه

ناهيك عن أن ثمة قرينة تدل على أن الاستفهام إنكاري، وهي قوله تعالى: ﴿ أَوِلَكُ مَّعَ اللّهِ قُلُ هَاتُوا بُرْهَنكُمُ إِن كُنتُم صَلِاقِينَ ﴾ [النما: ١٦]، فقوله: هاتوا برهانكم، عقب قوله ﴿ أَولَهُ مَّعَ اللّهِ ﴾ يعين أن الاستفهام إنكاري، ويكون المعنى هاتوا برهانكم على أن ثمة إله غيره خلق هذا، وإلا لوكان الاستفهام تقريريا وأن المراد أإله مع الله خلق هذا، وأنهم مقرُّون بأنه لا إله غيره تعالى خَلق هذا، فعلام يقول لهم ﴿ هَاتُوا بُرُهَنكُمُ ﴾ ؟!! هل يقول لهم هاتوا برهانكم على أن الله وحده هو الذي فعل هذا وخلق ودبر؟!!

وإنما المعنى كما قال الطبري: «﴿هَاتُواْ بُرُهَانَكُمْ ﴾ أي حجتكم على أن شيئاً سوى الله يفعل ذلك»(٢). اه. أو «هاتوا برهانكم على أن غيره يقدر على شيءٍ من ذلك»(٣). اه. وكذا في تفسير الجلالين وغيره كما سبق.

<sup>(</sup>١) أضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن (٦/ ٦٩٦).

<sup>(</sup>٢) جامع البيان (١٠١/١٨).

<sup>(</sup>٣) أنوار التنزيل وأسرار التأويل (٤/ ١٦٥).

#### الحسافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



فإن قيل: سلَّمنا أن الاستفهام إنكاري، ولكن ليس هو استفهاماً إنكارياً على معنى أنه: أخالقٌ معه تعالى فهاتوا برهانكم على ذلك؟ فإنهم لم يدَّعوا أن الهتهم تَخلق بل هم يسلِّمون أنه لا خالق سواه فكيف ينكر عليهم ما لا يعتقدوه أصلا؟! وكذا كيف يطالبهم بالدليل على شيءٍ لم يزعموه؟! وإنما هو استفهامٌ إنكاريٌّ على معنى أمعبودٌ معه تعالى فهاتوا برهانكم على ذلك؟

وهذا نص عليه أبو السعود فقال: «﴿ أَءِلَكُ ﴾ آخر موجود ﴿ مَعَ اللَّهِ ﴾ حتى يجعل شريكاً له في العبادة.. هاتوا برهاناً عقلياً أو نقلياً يدل على أن معه تعالى إلها لا على أن غيره تعالى يقدر على شيء مما ذكر من أفعاله تعالى كما قيل، فإنهم لا يدعونه صريحاً ولا يلتزمون كونه من لوازم الألوهية وإن كان منها في الحقيقة، فمطالبتهم بالبرهان عليه لا على صريح دعواهم مما لا وجه له (۱). اه.

فقوله: «فإنهم لا يدعونه صريحا...» أي هم لا يدَّعون أن آلهتهم تقدر على ما يقدر عليه الله، وبالتالي فلا يصح أن يطالبهم بالدليل على أن آلهتهم تخلق معه ما دام أنهم لم يدعوا ذلك أصلا، وإنما طالبهم بالدليل على ما زعموه صراحةً وهو أن معه إلهاً آخر يُعبد.

قلنا: هذا المعنى الذي ذكره أبو السعود محتمِل، وذهب إليه بعض المفسرين قبله كالنسفي حيث قال: «﴿ أَوِلَهُ مَّعَ اللَّهِ قُلُ هَاتُوا بُرُهَانَكُمُ ﴿ حجتكم على إشراككم ﴿إِن كُنتُمُ صَلاِقِينَ ﴾ في دعواكم أن مع الله إلها آخر "(٢). اه.

ولكنه يَؤول إلى ما قلنا وهو: أخالقٌ معه تعالى؟ لأن قولكم إن الآية على معنى: أمعبودٌ معه تعالى؟ لا يخلو من أن المعبود هنا معبودٌ بحقٍّ أو بغير

<sup>(</sup>١) تفسير أبى السعود (٦/ ٢٩٦).

<sup>(</sup>٢) مدارك التنزيل وحقائق التأويل (٢/ ٦١٦).

حق، فإن كان الأول فمعنى الآية: أمعبود بحق معه؟ إلى معنى: أخالق معه تعالى؟ لأن المعبود بحق هو الخالق وفيما يلى:

# بعض نصوص السلفية في أن المعبود بحق هو الخالق

إذ «العبادة لا تكون إلا لربِ خالق مدبرِ»(١)، أي «إنما يستحق أن يفرد بالعبادة من هو المتفرد بالخلق والرزق (٢)، ف (الا يصلح أن يُعبد إلا من كان رباً خالقاً مالكاً مدبراً (٣)، و (الا يكون إلها مستحقاً للعبادة إلا من كان خالقاً رازقاً مالكاً متصرفاً مدبراً لجميع الأمور»(٤).

"وقد تكرر في القرآن الإنكار عليهم أن يعبدوا ما لا يخلق شيئاً" (ف) كما في قوله تعالى ﴿أَفَمَن يَغَلُقُ كَمَن لَا يَغَلُقُ ﴿ (فأخبر أنه خالقٌ منعمٌ عالمٌ عالمٌ عالمٌ عالمٌ في قوله تعالى ﴿أَفَمَن يَغَلُقُ كَمَن لَا يَغَلُقُ ﴾ (فأخبر أنه خالقٌ منعمٌ عالمٌ وما يدعون من دونه لا تخلق شيئاً ، ولا تنعم بشيء . . فكيف يعبدونها من دون الله مع هذا الفرق (٢) . إذ إنه (لا يُتَأله إلا للرب عز وجل الذي يُعتقد أنه هو الخالق وحده (٧) ، (والإله اسم صفةٍ لكل معبودٍ بحقٍ أو باطلٍ ثم غلب على المعبود بحقٍ وهو الله تعالى ، وهو الذي يخلق ويرزق ويدبر الأمور (٨) .

<sup>(</sup>١) شبهات المبتدعة في توحيد العبادة (ص: ٣٠٢).

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم لابن كثير (١٠/ ٤١٩).

<sup>(</sup>٣) قاله محمد السليماني في مقدمة تحقيقه لكتاب قانون التأويل لابن العربي (ص: ٣٧٩).

<sup>(</sup>٤) معارج القبول (٢/ ٣٩٥).

<sup>(</sup>٥) بدائع الفوائد لابن القيم (١/ ٢٦٣).

<sup>(</sup>٦) مجموع الفتاوى (١٧٨/١٤).

<sup>(</sup>٧) مجموع فتاوى ورسائل العثيمين (٧/ ٢٣).

<sup>(</sup>A) عقيدة محمد بن عبد الوهاب السلفية (١/٣٧٦)، نقلاً عن مؤلفات الشيخ، القسم الخامس، الشخصية رقم ١٠٦، (ص: ١٠٦).

# الكافية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



فهذه النصوص لابن تيمية وأتباعه تؤكد أن المعبود بحقِّ هو الخالق، وبالتالي ثبت قولنا أنه إن كان المراد بالإله في قوله تعالى ﴿أُولَكُ مَّعَ اللَّهِ ﴾ المعنى الأولَ للإله وهو المعبود بحق فمعنى الآية: أمعبود بحق معه؟ فهذا يؤول إلى معنى: أخالقٌ معه تعالى؟ لأن المعبود بحق هو الخالق.

#### لا يجوز أن يكون المراد.. «أمبعود معه؟»

وإن كان المراد المعنى الثاني للإله، وهو أن الإله هو مطلق المعبود بحق أو بغير حق؟! بحق أو بغير حق؟! ولكن هذا الثاني يرده سياقُ الآية وهي قوله تعالى: ﴿ أَوِلَكُ مَّعَ اللَّهِ قُلُ هَا تُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُولُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْمِلْمُ اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى الْمُ

وذلك لأن المعبود بغير حقِّ موجودٌ بل محسوس، فلا يحتاج إلى برهانٍ عليه أصلاً حتى يطالبهم به، «لأن آلهة الباطل موجودةٌ في الوجود كالوثن والمقصود نفي ما عدا إله الحق»(۱). ولذلك فإن «(لا) في كلمة التوحيد لنفي افراد الجنس على الشمول والاستغراق و(إله). والمراد به جنس المعبود بالحق لا مطلق جنس المعبود حقاً أو باطلاً ، وإلا فلا يصح في نفسه لتعدد الآلهة الباطلة»(۱).

و «لوجود المعبودين في الوجود كالأصنام والكواكب. تقديرها – أي كلمة لا إله إلا الله – لا معبود مستحق للعبادة إلا الله (7) ، و «يغلط من قدَّر خبرها بكلمة: (موجودة أو معبود) فقط، لأنه يوجد معبوداتٌ كثيرةٌ من

<sup>(</sup>١) معنى لا إله إلا الله للزركشي (ص: ٧٤).

<sup>(</sup>٢) روح البيان (٩/ ٤٥٤).

<sup>(</sup>٣) الذخيرة للقرافي (٢/٥٧)، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٩٩٤م.

الأصنام والأضرحة (١) وغيرها، ولكن المعبود بحق هو الله، وما سواه فمعبود بالباطل وعبادته باطلة (٢)، ولذلك فإن «القول بوجود إله غير الله تعالى إن كان بمعنى مستحق للعبادة فشرك، وإن كان بمعنى معبود بالفعل غير مستحق فلا (٣).

ومن ثُمّ قال ابن تيمية عن آية «النمل»: «ومن قال من المفسرين إن المراد: هل مع الله آخر؟ فقد غلط؛ فإنهم كانوا يجعلون مع الله آلهةً أخرى كما قال تعالى: ﴿أَيِنَّكُمُ لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ اللهِ عَالِهَةً أُخْرَى ﴾(٤). اه.

فثبت أنه حتى لو فسرنا قوله تعالى: ﴿أَوِلَكُ مَّعَ ٱللَّهِ ﴿ المعنى أمعبود معه تعالى سيؤول إلى أن المعنى أخالق معه تعالى؟ أو بمعنى أمعبود معه تعالى خلق هذه السموات والأرض والأنهار وغيرها؟ ولذا قال لهم ﴿هَاتُوا بُرْهَانَكُم ﴾ على أن ثمة معبوداً معه خلق هذه؟ وهو ما قاله كثيرٌ من المفسرين كالطبري والبغوي والبيضاوي والجلالين والشوكاني وغيرهم كما سيأتي.

وهذا متعينٌ وإلا لما كان ثمة مناسبة بين سؤاله ﴿أُولَكُ مَّعَ اللَّهِ ﴾؟ وبين أمور الخلق والتدبير التي ذكر في آيات «النمل» السابقة كقوله تعالى: ﴿أَمَّنَ خَلَقَ السَّكَوَتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ السَّكَاءِ مَآءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَدَآبِقَ ذَاتَ

<sup>(</sup>۱) طبعا هذا وفق الرؤية الوهابية وهي أن من قصد قبر صالح لزيارته أو للتبرك به أو للدعاء أو الصلاة عنده، أو للتوسل أو الاستغاثة به فقد عبده!! وهذا غير صحيح لأن العبادة هي أصلاً لا تكون إلا لمن يُعتقد فيه الربوبية أو الألوهية، ولا أحد من المسلمين يعتقد بأن غير الله رب أو إله، وهذا كله بسطناه في كتابنا الكبير وملحقاته. وانظر هذه المسائل عامة في كتاب «كشف الستور عما أشكل من أحكام القبور» للشيخ محمود سعيد ممدوح، وانظر: تعريف العبادة في بحث «العبادة. . بوابة التوحيد وبوابة التكفير» للشيخ د. حاتم العوني (ص: ٥).

<sup>(</sup>٢) معنى لا إله إلا الله ومقتضاها للفوزان، (ص: ١٦).

<sup>(</sup>٣) آثار الشيخ العلامة عبد الرحمن بن يحيى المعلمي اليماني (٢/ ٣٩٨).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي (٧٦/٧).

# الكافية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



بَهْجَةِ مَّا كَانَ لَكُوْ أَن تُنْبِتُواْ شَجَرَهَ أَ إِلَهُ مَّعَ اللَّهِ بَلَ هُمْ قَوْمٌ يَعَدِلُونَ الله النمل: ٢٠]، أي أن السؤال هنا عن الإله الخالق على معنى: أثمة إله معبود خَلق السموات والأرض؟ فإن كان جوابهم - كما يقول ابن تيمية -: لا معبود سواه خلق السموات والأرض، فلماذا قال لهم بعد ذلك وقُل هَاتُوا هَاتُوا بُرْهَنَكُم ؟ فهل يسألهم دليلاً على ما هم مقرون به؟ وإن كان جوابهم - وهو المتعين عندي -: نعم ثمة إله معبود خَلق معه، فحينها يصح أن يسألهم تعالى بقوله: ﴿ قُلْ هَاتُوا بُرُهَنَكُم إِن كُنتُم صَدِقِينَ ﴾.

# اختيار الطبري وغيره.. أن المعنى: أإله مع الله خلق ذلك

فلا جرم أن هذا هو الذي نص عليه شيخ المفسرين الطبري حيث قال كما سبق: «أمعبود مع الله أيها الجهلة خلق ذلك . . . ﴿ أَوِلَهُ مَعَ اللهِ عَلَى الله يفعل ذلك؟ وإن زعموا أن إلها غير الله يفعل ذلك أو شيئاً منه، فه وَأَلَ ها لهم يا محمد ﴿ هَا أَوُلُ الله عَلَى الله يفعل ذلك أن شيئاً سوى الله يفعل ذلك » (١) . اه.

وكذا حيث قال البغوي: «﴿ أَوِلَهُ مَعَ اللَّهِ ﴿ . . أي: هل معه معبودٌ سواه معنه على صنعه؟ بل ليس معه إله »(٢). اه.

واختاره الشوكاني فقال: ﴿ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ ﴾ أي: حجتكم على أن الله سبحانه شريكا، أو هاتوا حجتكم أن ثَم صانعاً يصنع كصنعه »(٣).

<sup>(</sup>۱) جامع البيان (۱۸/۱۸).

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوى (٦/ ١٧١).

<sup>(</sup>٣) فتح القدير للشوكاني (٤/ ١٧٠).

ونص عليه أيضاً البيضاوي فقال كما سبق: «... أإله مع الله يفعل ذلك. قل هاتوا برهانكم على أن غيره يقدر على شيء من ذلك»(١). اه.

ونحوه في تفسير الجلالين: «﴿هَاتُواْ بُرُهَانَكُمْ ﴿ حجتكم ﴿إِن كُنتُمُ صَكِدِقِينَ ﴾ أن معي إلها فعل شيئاً مما ذكر »(٢).

ونحوه قول الطنطاوي: «أإله مع الله تعالى هو الذي فعل ذلك؟ كلا، ليس مع الله تعالى آلهة أخرى فعلت ذلك<sup>(٣)</sup>. . أحضِروا حجتكم . . على أن لله تعالى شريكاً في ملكه»<sup>(٤)</sup>.

واختاره بعض السلفية فقال أبو بكر الجزائري: ﴿ قُلَ هَـَاتُواْ بُرُهَـَنكُمْ ﴾ . . أن غير الله يفعل شيئاً مما ذكر ﴾ (٥) .

# المعنى السابق لآيات «النمل» لا يتناقض مع آيات الباب الثمانية

لا يقال: ولكن القول بأنهم سيجيبون بأن: ثمة إلها مع الله خلق السموات والأرض وغيرها، يتناقض مع آيات الباب الثمانية التي أقروا فيها بأن الله وحده هو الخالق كما في قوله: ﴿ وَلَينِ سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ [لقمان: ٢٥].

لأننا نقول: لا تناقض، لأن آية «لقمان» ونحوها من آيات الباب الثمانية فيها سؤالٌ عن الخالق، وليس فيها سؤالٌ عن الخالق الواحد الأحد،

<sup>(</sup>١) أنوار التنزيل وأسرار التأويل (٤/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٢) تفسير الجلالين للمحلى والسيوطى (٣/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٣) التفسير الوسيط لطنطاوي (١٠/ ٣٤٦).

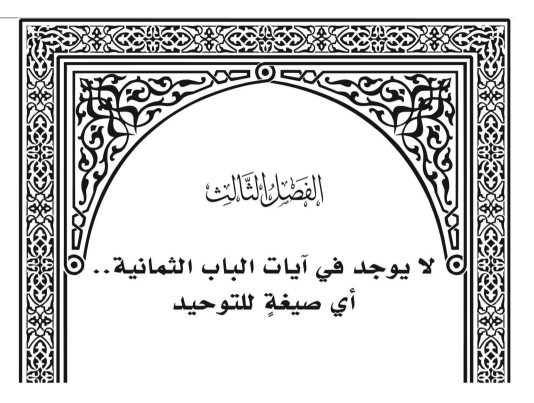
<sup>(</sup>٤) التفسير الوسيط لطنطاوي (١٠/٣٤٨).

<sup>(</sup>٥) أيسر التفاسير للجزائري (٣٦/٤).

### الحسافِية الشَّافِية لِنَقْرِل السِّيدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » القَّانِية



وأما آيات «النمل» السابقة ففيها سؤالٌ عن إله خالقٍ آخر معه، وقد قلنا سابقاً إن المشركين في معظهم لا مشكلة عندهم في الإقرار بأن الله إله وربُّ وخالق، ولكن يرفضون أن يكون وحده الإله المعبود أو وحده الرب الخالق، فجاءت آيات «النمل» - وغيرها - لتقيم لهم الأدلة على أنه الإله الخالق وحده، وتطالبهم ببرهانٍ عن أن ثمة خالقاً آخر معه كما أوضحنا توًّا.



لو سلمنا جدلاً أن آيات الباب يُقصد بها أن يسأل النبي على المشركين عن الخالق - وهو ما لم نسلمه من قبل - وأن النبي على فعلاً سألهم عن الخالق، وأنهم فعلا أجابوه بألسنتهم بأن الله خالقهم وخالق السموات والأرض وخالق كل شيء، ولكن لا نسلم بأن تلك الآيات دلت على أنهم أقروا بأن الله وحده هو الخالق لا شريك له، ضرورة أن الآيات خالية من الأساليب التي تدل على التوحيد!

غاية ما في آيات الباب هي السؤال عن الخالق، أما أنه هو الخالق وحده وأن المشركين أقروا بذلك، فهذا لم تتعرض له آيات الباب قط، وفيما يلي بيان ذلك:

أولاً: إن قوله تعالى: ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَى يُؤْفَكُونَ (الله العنكبوت: ٦١] وسائر آيات الباب الثمانية

### الكافية الشَّافِية لِنَة نِن السِّدِلالِ ابْنِ تَمْنِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّانِية



المماثلة والتي سبق سردها ويستدل بها ابن تيمية وأتباعه على أن المشركين موحدون في الربوبية: ليس فيها توحيد أصلا، إذ أين التوحيد المزعوم في آية «العنكبوت» السابقة وما شاكلها من آيات الباب الثمانية؟!!!

أين فيها ما زعمه ابن تيمية أن المشركين أقروا «بأن الله وحده خالق السماوات والأرض» فأين كلمة «وحده» في تلك الآيات الثماني؟! أين فيها قولكم: «فهؤلاء المشركون يشهدون أن الله هو الخالق وحده لا شريك له، وأنه لا يرزق إلا هو، ولا يحيي ولا يميت إلا هو، ولا يدبر الأمر إلا هو، وأن جميع السموات ومن فيهن، والأرضين السبع ومن فيهن كلهم عبيده وتحت تصرفه وقهره (\*\*). اه. أين هذا كله في آيات الباب الثماني؟!!

ثانياً: إن غاية ما في تلك الآيات الثمانية كلها أنهم إن سألتهم عن الخالق ليقولن الله؟ فمن أين أتيتم بزيادة «وحده لا شريك له وأنه لا يرزق إلا هو . . . »، كما قال ابن عبد الوهاب متبرعاً بها للمشركين؟!!! ثم اعتبرتم ذلك إقراراً من المشركين بتوحيد الربوبية!!! بل جعلتم من يقول بأن تلك الآيات لا توحيد فيها: من المحرفين لتلك «الآيات الصريحة الناصعة على اعتراف المشركين بتوحيد الربوبية» (۱۳)!!!

المبتدعة في توحيد العبادة (ص: ٢٩٦).

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية (٥/ ٣٢٧)

<sup>(</sup>٢) كشف الشبهات للشيخ محمد بن عبد الوهاب ص١٤.

<sup>(</sup>٣) جهود علماء الحنفية (١٨٦/١)، وجاء في نفس الكتاب (١٩١/١): «الطامة الثامنة: تحريفهم لتلك الآيات الصريحة الناصة على أن المشركين كانوا يعترفون بتوحيد الربوبية - تحريفًا معنوياً قرمطياً -، ولهم في هذا التحريف القرمطي طرق عجيبة غريبة، كل هذه التحريفات لمحاولة إثبات أن المشركين لم يكونوا معترفين بربوبية الله تعالى». اه. وانظر أيضاً: موسوعة أهل السنة لعبد الرحمن دمشقية (ص: ١٤٩)، وانظر أيضاً: شبهات

# من سئل عن إلهه فقال: هو الله.. هل تشهدون له بتوحيد الألوهية

فيا ترى إذا سألتم أحداً عن إلهه، فقال لكم: هو الله؟!!! هل تتبرعون له بزيادة «وحده لا شريك له ولا إله إلا هو» ثم تعتبرونه موحداً في الألوهية؟!! أبداً، لأن من يقول فعلاً وينطق بلسانه صباح مساء: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له» لا تشهدون له بتوحيد الألوهية ما لم يحقق شروط «لا إله إلا الله» الثمانية التي ستأتي (۱)، وإلا تعتبرونه أشد كفراً من أبي جهل (۲). !!!

فكيف لمجرد أنَّ المشركين إن سئلوا عن الخالق لقالوا: «الله»، تبرعتم لهم بزيادة «وحده لا شريك له وأنه لا يرزق إلا هو...» واعتبرتموهم موحدين في الربوبية!!! ومن يشهد فعلاً بلسانه صباح مساء: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له» لا تشهدون له بتوحيد الألوهية إلا بعد تحقيق شروط ثمانية..؟!!

فلماذا تكيلون بمكيالين؟! تكيلون للمشركين بالكيل الوافي وتتبرعون لهم بسخاء منقطع النظير، وأما المسلمون فتضنُّون عليهم وتطففون معهم الكيل وتجحفونهم حقهم!!!

أم أن الأمر – كما قلنا سابقا – هو: أنكم تراخيتم وتوسعتم في توحيد الربوبية فلم تشترطوا له شروطاً قط، وذلك لتُدخلوا فيه المشركين فتشهدوا لهم بتوحيد الربوبية، وأما توحيد الألوهية فتشددتم في شروطه لئلا يدخل فيه سواكم، ثم لتوزعوا شهادات الشرك زرافاتٍ ووحداناً على من ليس منكم!!

<sup>(</sup>۱) انظر (ص: ۳۳۸).

<sup>(</sup>۲) انظر (ص: ۳۳۹-۳۴۹).

### الكافِية الشَّافِية لِنَة ضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



وهذا هو أصلاً الهدف من نظرية ابن تيمية في تقسيم التوحيد وهو أن يستخدم أصولها التي وضعها هو وما بنى عليها من فروع، يستخدم كل ذلك كسلاح ضد خصومه من المتكلمين والصوفية وغيرهم، حيث جعل التوحيد قسمين:

الأول: توحيد الربوبية فأدخل فيه العالمين أجمعين أكتعين أبصعين وعلى رأسهم مشركو العرب!! حيث زعم أنهم كانوا يقولون بأنه لا خالق إلا الله وحده، طبعاً هذا تبرع منه كما قلنا.

والثاني: توحيد الألوهية، وزعم أن هذا هو التوحيد الذي جاءت به الرسل، ولم يحققه المشركون من كافة الأمم مع إيمانهم بتوحيد الربوبية، ثم جعل المتكلمين وكثيراً من الصوفية وغيرهم، جعلهم كالمشركين في ذلك، أي أنهم حققوا توحيد الربوبية ولم يحققوا الألوهية، كما سيأتي بيان ذلك من نصوص ابن تيمية.

ولكن كيف تمكن من ذلك؟ تمكن من ذلك بتبرعه للمشركين بالتوحيد في الربوبية، وفيما يلي بسط ذلك:

# لولا تبرع ابن تيمية بكلمة «وحده».. لما كانت نظريته في تقسيم التوحيد من أصلها

لولا إضافة ابن تيمية لكلمة «وحده» ونحوها إلى آيات الباب الثمانية لما قامت نظريته في تقسيم التوحيد من أصلها، إذ كلمة «وحده» ليست في آيات الباب الثمانية، وإنما هي إضافةٌ أو تقديرٌ أو تبرعٌ من ابن تيمية ومن تبعه للمشركين، ونحن كلامنا قبل التبرع، أي أننا نريد أن نعرف هل آيات الباب الثمانية دلت على أن المشركين موحدون في الربوبية ولكن بدون أن تزيد عليها أو تقدّر فيها شيئاً محذوفاً أو أن تتبرع للمشركين بكلمة «وحده»!

أمَّا أن تزعم أنهم موحدون في الربوبية، ثم تستدل بآيات الباب بعد أن تقدِّر فيها أو تزيد عليها كلمة «وحده» فهذا ليس استدلالاً، وإنما هو لَعب أطفال كما سيتضح من المثال التالي (١٠).

#### ابن تيمية ورِهان اثنين على ما في جيب ثالث قبل التبرع!!

تماما كما لو أن زيداً وعمراً تراهنا على التخمين حول ما في جيب خالد؛ هل يوجد فيه درهم مثلا؟ فقال زيد: نعم يوجد في جيبه درهم، وقال عمرو: لا يوجد فيه درهم، ثم قام زيد فوضع في جيب خالد درهما خفية أو علانية ليعلن في نهاية المطاف أنه فاز بالرهان بحجة أنه عرف أن في جيبه درهماً!!

طبعا هذا تلاعبٌ واضحٌ! إذ الفائز هنا بالرهان هو في الحقيقة عمرو لا زيد، لأنه اتضح أن جيب خالد كان فارغاً تماماً كما خمَّن عمرو، وكون أن زيداً تبرع بوضع درهم في جيب خالد فهذا لا يغير من حقيقة ما كان، بل هذا يؤكد أن جيب خالد كان فارغاً كما ادعى عمرو حتى جاء زيد فوضع فيه درهماً ليوهم الناس صدق ما ادعاه – أي ما ادعاه زيد – من أن في جيب خالد درهماً، بيد أن هذا خداع من زيدٍ لا أكثر، لأن عَمراً إنما ادعى أنه ليس في جيب خالد درهم بالنظر لوضعه الحالي لا بالنظر إلى تبرع زيد اللاحق له وما أدخله في جيبه خفيةً أو علانية!!

هذا هو في الواقع بالضبط ما فعل مثله ابن تيمية - وكذا أتباعه - حيث

<sup>(</sup>١) اللهم إلا أن تقيم الدليل على أن كلمة «وحده» ونحوها مقدَّرة هنا، فتغدوا الآية من مجاز الحذف، وهذا طبعاً يتطلب منك أن تُقر أولاً بالمجاز وتتراجع عن كونه طاغوتاً!

### الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السِّدِدَلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَّاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّانِية



أضاف إلى الآيات الثمانية كلمة «وحده»؛ مع أن الآيات خالية منها!! تماماً كما أضاف زيد درهماً إلى جيب خالد مع أن جيبه كان فارغا!! ثم إن ابن تيمية بعد أن أضاف إلى تلك الآيات كلمة «وحده» أعلن أن المشركين مقرُّون بتوحيد الربوبية!! تماماً كما وضع زيد في جيب خالد درهماً ثم أعلن فوزه بالرهان!!

وهنا بدأت القصة؛ فبعد أن ادعى ابن تيمية أن المشركين موحدون في الربوبية، زعم أن هذا ليس كلَّ التوحيد!! بل ادعى أن ثمة قسماً آخر للتوحيد لم يقروا به وهو ما سماه «توحيد الألوهية»!!

ومن ثَم زعم أن التوحيد قسمان على الأقل: توحيد ربوبية، وتوحيد ألوهية!! ثم راح يرتب على هذه التقسيم نتائج خطيرة من تبديع وتكفيرٍ ورمي بالشرك!!!

وكما ترى فهذا كله بناه على إضافته لكلمة «وحده» لآيات الباب الثمانية، ليزعم أنها دلت على إقرارهم بتوحيد الربوبية!! ومعلوم أن آيات الباب الثمانية ليس فيها كلمة «وحده»، ولا ما يدل على التوحيد فضلاً عن أن يكون فيها أقسام للتوحيد!! وإنما هذا كله من صنيع ابن تيمية، وغاية ما يقال فيه هو اجتهاد من ابن تيمية رحمه الله، ولكن اجتهاده هذا خطأ قطعا، لما قلناه من أن هذا الاجتهاد وهذا التقدير لكلمة «وحده» هنا يخالف منطوق خمس أو ست آيات تنص على أن المشركين ينكرون أشد الإنكار كلمة «وحده» إذا قرنت بالله سبحانه، وأيضاً اجتهاده وفهمه هذا لآيات الباب يخالف فهم السلف لآيات الباب كما بيناه في موضعه.

ثالثاً: إن آيات الباب الثمانية لا حديث فيها عن التوحيد، إذ التوحيد

لا بد له من صيغة تدل عليه، والذي يدل على التوحيد أحد أمرين أساسين وهما:

الأمر الأول: التوكيد بكلمة «وحده»، أو «لا شريك له»، ونحو ذلك.

الأمر الثاني: أسلوب من أساليب القصر والحصر وهي كثيرة (١)، وأشهرها أسلوبان:

الأسلوب الأول: وهو متفق على أنه يفيد القصر والحصر: أسلوب النفي والإثبات، نحو: لا خالق إلا الله(٢).

الأسلوب الثاني: مختلف فيه، والجمهور على أنه يفيد الحصر والقصر: استخدامُ «إنما»، نحو: إنما الخالق هو الله(٣).

وثمة أساليب أخرى للقصر والحصر في إفادتها للقصر والحصر خلاف أشد<sup>(٤)</sup>.

(١) ذكر السيوطي أربعة عشر طريقاً للحصر في الإتقان في علوم القرآن (ص: ١٥٦٨)، طبعة مركز الدراسات القرآنية، وستأتي باختصار.

(٢) قال السيوطي في الاتقان (ص: ١٥٦٨): «طرق الحصر كثيرة، أحدها النفي والاستثناء سواء كان النفي بلا أو ما أو غيرهما، والاستثناء بإلا أو غير، نحو: لا إله إلا الله، وما من إله إلا الله، ما قلت لهم إلا ما أمرتنى به».

(٣) قال السيوطي في الإتقان (ص: ١٥٦٩) وهو يعدد أدوات الحصر: «الثاني: إنما، الجمهور على أنها للحصر، فقيل بالمنطوق وقيل بالمفهوم، وأنكر قومٌ إفادتها إياه منهم أبو حيان». اه.

(٤) وهي ما يلي:

(أنما» - بالفتح - عدَّها من طرق الحصر الزمخشري والبيضاوي.

٢) العطف بالا أو الله أو البيان، ولم يحكوا فيه خلافا، ونازع فيه الشيخ بهاء الدين في عروس الأفراح.

٣) تقديم المعمول، نحو: إياك نعبد ، لإلى الله تحشرون، وخالف فيه قوم.

٤) ضمير الفصل، نحو: فالله هو الولي ؛ أي: لا غيره.

=

# الكافِية الشَّافِية لِنَة ضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّمَانِية



فأين في آيات الباب الثماني أيُّ شيءٍ من هذه الصيغ أو الأساليب الدالة على التوحيد، وهي التوكيد أو الحصر أو القصر أو نحوه؟!!! وتعالوا لنعرض آيات الباب جميعها لنرى هل فيها شيء من ذلك؟!

#### سرد الآيات الثمانية.. وبيان أنه لا إقرار للمشركين بالتوحيد فيها

- ا) قال تعالى: ﴿ قُل لِّمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِ آ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ سَيَقُولُونَ لِللَّهِ قُلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى الْعَلِيمِ لِلَّهِ قُلُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ فَلَ مَن رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ ٱلسَّبْعِ وَرَبُّ ٱلْعَرَشِ ٱلْعَظِيمِ لِلَّهِ قُلُ أَفَلَا تَذَكُّرُونَ ﴿ فَلَ مَنْ بِيدِهِ مَلَكُونَ كُلِّ شَيْءِ فَلَ مَنْ بِيدِهِ مَلَكُونَ كُلِّ شَيْءِ وَهُو يَجِيدُ وَلَا يُجُارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ مَلَكُونَ لِلَّهِ قُلُ فَأَنَّ وَهُو يَجِيدُ وَلَا يُجَارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ قُلُ فَأَنَّ تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ قُلُ فَأَنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ الللل
- ٢) وقال ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ
   فَأَنَّى يُؤْفِكُونَ ﴿ إِنَّهِ ﴾ [العنكبوت: ٦١].

<sup>=</sup> ٥) تقديم المسند إليه فإن ذلك قد يفيد التخصيص، وأحيانا التقوية لا التخصيص.

٦) تقديم المسند، ذكر ابن الأثير وابن النفيس وغيرهما أن تقديم الخبر على المبتدأ يفيد الاختصاص، وردَّه صاحب الفلك الدائر.

٧) ذكر المسند إليه. ذكر السكاكي أنه قد يذكر ليفيد التخصيص، وتعقبه صاحب الإيضاح.

٨) تعريف الجزأين، ذكر الإمام فخر الدين في نهاية الإيجاز أنه يفيد الحصر حقيقة أو مبالغة، نحو: المنطلق زيد.

٩) نحو: جاء زيد نفسه، نقل بعض شراح التلخيص عن بعضهم أنه يفيد الحصر.

١٠) نحو: إن زيداً لقائم، نقله المذكور أيضاً.

١١) نحو: «قائم» في جواب: زيد إما قائم أو قاعد، ذكره الطيبي في شرح «التبيان».

١٢) قلب بعض حروف الكلمة، فإنه يفيد الحصر على ما نقله في الكشاف. اهـ.

كذا باختصارٍ شديدٍ وبتصرف، من الإتقان في علوم القرآن للسيوطي (ص: ١٥٦٨).

- ٣ ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّن نَزَلَ مِن أَلْكَ مِن أَلْتَهُم مَّاءً فَأَخْيا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَ اللَّهُ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْتُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ اللَّهَ ﴾ [العنكبوت: ٦٣].
- ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمَٰدُ لِللَّهِ بَلْ
   أَكْثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَ ﴿ القمان: ٢٥].
- ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَ ٱللَّهُ قُلْ أَفَرَءَ يَتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي ٱللَّهُ بِضُرِ هَلْ هُنَّ كَشِفَتُ ضُرِّهِ ۚ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَ كَشِفَتُ ضُرِّهِ ۚ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَ كَشِفَتُ ضُرِّهِ ۚ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَ كَشِفَتُ مُمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ ۚ قُلْ حَسِبِي ٱللَّهُ عَلَيْهِ يَتُوكَ لَ ٱلْمُتَوكِّلُونَ ﴾ [الزمر: ٣٨].
- ٢) ﴿ وَلَيِن سَأَلْنَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْعَلِيمُ
   (١٤) ﴿ وَلَيِن سَأَلْنَهُم مَّن خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْعَلِيمُ
   (١٤) ﴿ وَلَإِن سَأَلْنَهُم مَّن خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَقَهُنَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْعَلِيمُ
  - ٧) ﴿ وَلَهِن سَأَلْتُهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴿ الزخرف: ٨٧].
- ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ وَمَن يُحْرِجُ ٱلْحَقَ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُحْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَقِ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْنَ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا نَنَقُونَ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُحْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَقِ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْنَ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا نَنَقُونَ مِنَ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ ٱلْمَيْتِ مِنَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا نَنَقُونَ مَن اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا لَنَقُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللللللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللِمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ اللللللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ اللللللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللللللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللْمُ الللللللللْمُ الللللللللْمُ اللللللْمُ الللللللللللللللللللْمُ الللللللللْمُ اللللللللللللللللللللْمُ الللللللللللللللللللللللللللللللل

فكما ترون إن كل هذه الآيات ليس فيها كلمة «وحده» أو نحوها، ليس فيها كلمة «وحده» أو نحوها، ليس فيها أكثر من ﴿سَيَقُولُونَ لِللَّهُ ﴾، أو ﴿فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ ﴾، أو ﴿لَيَقُولُنَ اللَّهُ ﴾، أو ﴿لَيَقُولُنَ اللَّهُ ﴾، أو ﴿لَيَقُولُنَ اللَّهُ ﴾، أو «لله لا شريك له»، أو بالحصر والقصر نحو «سيقولون لله لا خالق إلا هو»، أو «فسيقولون إنما الخالق الله»؟!!!

طبعا لا ذكر في آيات الباب الثمانية لشيء من ذلك، وإنما هو شيءٌ زاده ابن تيمية وابن عبد الوهاب ومن تبعه تبرعاً وسخاءً على المشركين بما يضنُّون به على المسلمين كما سبق بيانه!! فهم تبرعوا للمشركين بالتوحيد ليسلبوه من المسلمين وللأسف.

### الكافية الشَّافِية لِنَةُ خِن السِّرِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّمَانِية



رابعاً: إن ابن تيمية وأتباعه أنفسهم حينما يذكرون التوحيد يذكرونه مقروناً بأساليب التوحيد السابقة وصيَغها من الحصر والقصر والتوكيد، وعادةً لا يستخدمون أسلوباً واحداً منها بل اثنين فأكثر، وغالباً أو كثيراً ما يستخدمونها مجتمعة!! وهذا نجده في مواضع عديدة في كتب السلفية لا سيما في المواضع الثلاثة التالية وهي:

الموضع الأول: حينما عرَّفوا توحيد الربوبية.

والموضع الثاني: حينما نسبوا إلى المشركين توحيد الربوبية.

والموضع الثالث: حينما استدلوا بآيات الباب الثمانية السابقة، واستنبطوا منها أن المشركين موحدون في الربوبية.

طبعا فعَل السلفية ذلك في المواضع الثلاثة إدراكاً منهم أن تلك الأساليب والصيغ السابقة هي الفيصل في الدلالة على التوحيد، وأن هذه الأساليب إذا خلت من أي صيغة - كما هو الحال في آيات الباب الثمانية - لا تعتبر توحيداً أصلا! وإليك نصوصهم في هذه المواضع الثلاثة:

الموضع الأول: أساليب الحصر التي استخدمها السلفية حينما عرَّفوا توحيد الربوبية، وإليك نصوصهم في ذلك:

- ۱) يذكر ابن تيمية: أن توحيد الربوبية هو الاعتقاد بـ«أنه لا خالق إلا الله فلا يستقل شيء سواه بإحداث أمر من الأمور»(۱).
- (7) ويقول ابن القيم: «توحيد الربوبية المتضمن أنه وحده الرب الخالق الفاطر»

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۰/ ۳۳۱).

<sup>(</sup>٢) بدائع الفوائد لابن القيم (٤/ ١٥٤٢).

- ٣) «من أقر بتوحيد الربوبية وعلم أن الله سبحانه هو الرب وحده لا شريك له في ربوبيته»(١).
- 3) «توحيد الربوبية: معناه الاعتقاد الجازم والإقرار التام؛ بأن الله تعالى وحده رب كل شيء ومليكه، لا شريك له، وهو الخالق وحده، وهو مدبر العالم والمتصرف فيه والقادر عليه»(٢).
- ٥) «تعريف توحيد الربوبية: هو الاعتقاد بأن الله هو وحده الخالق الرازق والمدبر والنافع والضار والمجير والمحيي والمميت: فلا خالق ولا رازق ولا مدبر ولا نافع ولا ضار ولا مجير غيره سبحانه»(٣).

الموضع الثاني: أساليب الحصر التي استخدمها السلفية حينما نسبوا توحيد الربوبية إلى المشركين، وإليك نصوصهم في ذلك:

- الن تيمية: «وأما توحيد الإلهية فهو الشرك العام الغالب الذي دخل (فيه) من أقر أنه لا خالق إلا الله ولا رب غيره من أصناف المشركين» (٤).
- (7) وقال أيضا: «فإنهم كانوا يقرون بأنّ الله وحده هو الذي خلق السموات والأرض» (٥). اه.
- ٣) وقال ابن أبي العز: «فإن المشركين من العرب كانوا يقرون بتوحيد الربوبية، وأن خالق السماوات والأرض واحد، كما أخبر تعالى عنهم

<sup>(</sup>۱) معتقد أهل السنة والجماعة في توحيد الأسماء والصفات لمحمد بن خليفة بن علي التميمي (ص: ٤١).

<sup>(</sup>٢) الإيمان حقيقته، خوارمه، نواقضه عند أهل السنة والجماعة (ص: ١١٥).

<sup>(</sup>٣) جهود علماء الحنفية (١/١١٥).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي (٣٨/٢)، وقد سقطت كلمة «فيه» من المطبوع.

<sup>(</sup>٥) يان تلبيس الجهمية (١/ ٤٧٩).

# الكافِية الشَّافِية لِنَةُ خِن السَّتِدُلَالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ» الثَّمَانِية



بقوله: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ [سورة لقمان: ٢٥]»(١).

- ع) وقال ابن عبد الوهاب: «فهؤلاء المشركون يشهدون أن الله هو الخالق وحده لا شريك له، وأنه لا يرزق إلا هو، ولا يحيي ولا يميت إلا هو، ولا يدبر الأمر إلا هو، وأن جميع السموات ومن فيهن، والأرضين السبع ومن فيهن كلهم عبيده وتحت تصرفه وقهره»(٢). اه.
- ٥) وقال الصنعاني: «ووبَّخهم منكراً عليهم شركهم به غيره، مع اعترافهم
   بأنَّه هو الرب وحده». اه.
  - (7) وقال ابن باز: «أما الربوبية فكانوا معترفين بها لله وحده» (7).
- وقال الألباني: «إذاً المشركون يؤمنون بتوحيد الربوبية لا يعتقدون بأن هناك كما هو دين المجوس خالقاً للخير وخالقاً للشر مثلاً،
   وإنما يعتقدون أن الخالق هو الله وحده لا شريك له»(٤). اه.
- ٨) وقال دمشقية: «ومن ظن أن المشركين لا يؤمنون بأن الله هو الخالق الرازق وحده فقد جهل القرآن وما كان عليه المشركون. فهم يعترفون بأن الله هو الرب وحده ثم مع ذلك يشركون به»(٥). اه.
- ٩) «توحيد الربوبية هو الذي أقرت به الكفار جميعهم. . فقد اتفقوا على أن
   خالق العالم ورازقهم، ومدبر أمرهم ونافعهم وضارهم، ومجيرهم واحد،

<sup>(</sup>١) شرح الطحاوية لابن أبي العز الحنفي (ص: ٨١).

<sup>(</sup>٢) كشف الشبهات للشيخ محمد بن عبد الوهاب (ص: ١٤).

<sup>(</sup>٣) العقيدة الصحيحة وما يضادها لابن باز (ص: ١٣).

 <sup>(</sup>٤) موسوعة الألباني في العقيدة (٢/ ٨٠) و(٢/ ١٧٧).

<sup>(</sup>٥) موسوعة أهل السنة لعبد الرحمن دمشقية (ص: ١٣٥)

#### V(1) لا رب و V(1) و V(1) و V(1) لا رب و V(1) و V(1) و V(1) و V(1)

الموضع الثالث: أساليب الحصر التي استخدمها السلفية حينما استنبطوا واستدلوا بآيات الباب الثمانية، وإليك نصوصهم في ذلك:

- ا) قال ابن تيمية: «وأما توحيد الربوبية مجردا، فقد كان المشركون يقرون بأن الله وحده خالق السماوات والأرض، كما أخبر الله بذلك عنهم في غير موضع من القرآن قال تعالى: ﴿ وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَّنُ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ السَّمَوَّةِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ (٢).
- تال ابن القيم: «يشاهدون فيها انفراد الرب تعالى بالتكوين والإيجاد وحده... فإن عباد الأصنام شهدوا هذا المشهد... قال تعالى: ﴿قُل لِمَن اللَّرْضُ وَمَن فِيها ... ﴿ سَيَقُولُونَ لِللَّهِ ﴾ ""). اه.
- ٣) يقول ابن عبد الوهاب: «وإلا فهؤلاء المشركون يشهدون أن الله هو الخالق وحده لا شريك له، وأنه لا يرزق إلا هو، ولا يحيي ولا يميت...» (٤) ، ثم يقول: «فإذا أردت الدليل.. فاقرأ قوله تعالى: «فُل مَن يَرْزُفُكُم مِّن السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ... ﴿ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) جهود علماء الحنفية (١/١١٦)

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية (٥/ ٣٢٧).

<sup>(</sup>٣) طريق الهجرتين وباب السعادتين (ص: ٣٤٧)، وانظر أيضاً: بدائع الفوائد (١٥٤٣/٤).

<sup>(</sup>٤) كشف الشبهات (ص: ١٤).

<sup>(</sup>٥) كشف الشبهات (ص: ١٥).

<sup>(</sup>٦) مدخل لدراسة العقيدة الإسلامية للدكتور عثمان جمعة ضميرية (ص: ٢٢٦).

### الكافية الشَّافِية لِنَة خِن السَّتِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ « وَلَمِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



٥) «توحيد الربوبية... وهذا النوع من التوحيد أقر به كفار قريش.. فكلهم يعتقدون أن خالق العالم هو الله وحده.. ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ (١).

وقد سبقت نصوص مماثلة لابن أبي العز وابن باز ودمشقية (٢)، وهكذا نرى كيف أن ابن تيمية وأتباعه في كل موضع من هذه المواضع الثلاثة أصر والمى استخدام أساليب وألفاظ صريحة في الدلالة على التوحيد نحو كلمة «وحده» وكلمة «لا شريك له»، وأسلوب النفي والإثبات ونحو ذلك، وأسلوب الحصر والقصر، ونحن لا يهمنا الموضع الأول وهو استخدام السلفية لأساليب الحصر حينما عرفوا توحيد الربوبية، ولا الموضع الثاني وهو استخدام السلفية لأساليب الحصر حينما نسبوا توحيد الربوبية إلى المشركين، وإنما الذي يهمنا هو الموضع الثالث وهو استخدام السلفية لأساليب الحصر حينما نسبوا توحيد الربوبية إلى المشركين، وإنما الذي يهمنا هو الموضع الثالث وهو استخدام السلفية لأساليب الحصر حينما استخدام السلفية لأساليب الحصر

وإنما ذكرنا أنه لا يهمنا سوى الموضع الثالث؛ لأن كون ابن تيمية وأتباعه يصطلحون على شيء اسمه توحيد الربوبية ويعرِّفونه بما شاؤوا، ويستخدمون فيه أساليبَ وألفاظًا دالةً على التوحيد كما فعلوا ذلك في الموضع الأول، وكونهم أيضاً يدَّعون أن المشركين كانوا مُقرِّين بأن الله وحده هو الخالق لا شريك له، كما فعلوا ذلك في الموضع الثاني، فهذا كله لا يهمنا، إذ لكل من شاء أن يصطلح على ما شاء ويدَّعي ما شاء.

وإنما الذي يهمنا هو الموضع الثالث: وهو حين استنبطوا واستدلوا بآيات الباب الثمانية، حيث نسبوا أساليب وألفاظ التوحيد المتنوعة السابقة

<sup>(</sup>١) الإيمان حقيقته، خوارمه، نواقضه عند أهل السنة والجماعة (ص: ١١٥).

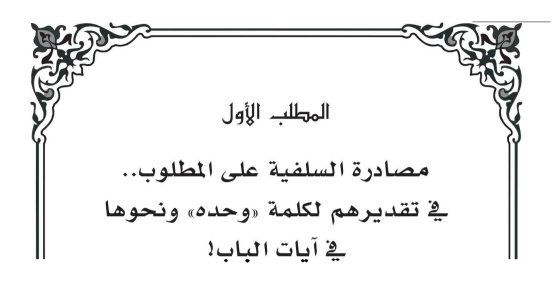
<sup>(</sup>۲) انظر (ص: ۲۰-۲۲، ۲٤٦).

إلى تلك الآيات كقوله ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللّهُ ﴾ [الزخرف: ١٨]!! لأننا حينها سوف نسأل: أين هذه الألفاظ والأساليب الدالة على التوحيد في هذه الآيات الثمانية؟!! لا يوجد شيء من ذلك في هذه الآيات، ولا علاقة لهذه الآيات أصلاً بقضية التوحيد ولا بموقف المشركين منها، وإنما تتكلم عن مطلق وجود الله وكونه خالقاً وموقف المشركين من ذلك، وأما أنه هو الخالق وحده وأن المشركين سلّموا بقضية التوحيد هذه: فلا.

وإنما هذه - أي قضية التوحيد - بحَثَتْه آياتٌ أخرى كثيرة، وذكرت موقف المشركين الرافض لها بشكلٍ قطعي، فالحجة في تلك الآيات لا هذه الآيات الثمانية كما سنرى، فلا تُترك تلك الآيات التي فيها ذكرٌ للتوحيد صراحة، وفيها الموقف السلبي للمشركين منه، ثم يُحتكم إلى آيات الباب الثمانية، ويُستنبط منها أن المشركين أقروا فيها بتوحيد الربوبية، كما فعل ابن تيمية وأتباعه، مع أنه لا ذكر للتوحيد فيها أصلاً كما رأينا!!

وها هنا عدة قضايا نبحثها في المطالب التالية. وبالله التوفيق.

**総 総 総** 



لعل السلفية أدركوا أن آيات الباب الثمانية لا دلالة فيها البتة على التوحيد فراحوا يزجُّون بكلمة «وحده» ويقدِّرونها عند تفسيرهم لآيات الباب!!

فقالوا في آية «الزمر»: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾: يعني: قل: أتقرُّون بأن الذي خلق السماوات والأرض هو الله وحده، ومع ذلك تدعون غيره.. أو يكون التقدير: أتقرون بأن الله هو الواحد في ربوبيته، وأنه هو الذي خلق السماوات والأرض وحده؟ »(١). اه.

والجواب من وجهين:

الأول: أن تقدير محذوفٍ هو نوع من أنواع المجاز وأنتم منكرون له.

الثاني: مخالفة هذا المجاز وهذا التقدير لكلمة «وحده» لخمس أو ست آياتٍ من القرآن!!

هذا مجمل الجواب، وإليك تفصيل ذلك في مرصدين.

<sup>(</sup>١) التمهيد لشرح كتاب التوحيد لصالح آل الشيخ (ص: ٩٥).



إن تقدير محذوف هو نوعٌ من أنواع المجاز وأنتم منكرون للمجاز برمَّته، لا سيما مجاز الحذف أو المسمى "إيجاز الحذف" (١)، فهو عندكم أحد الطواغيت (٢)، بل المجاز والتأويل "أصل خراب الدين والدنيا" ، ولذا "فلا مجاز في القرآن، بل وتقسيم اللغة إلى حقيقة ومجاز تقسيمٌ مبتدعٌ محدَث لم ينطق به السلف (٤) وسيأتي المزيد، فكيف اعتصموا بالمجاز ولجؤوا إليه في بناء نظرية خطيرة كنظرية تقسيم التوحيد هذه؟!!

ولعل قائلاً منهم يقول: إن المجاز أو التأويل «لا بأس به إذا قام الدليل

<sup>(</sup>۱) الإيضاح في علوم البلاغة لجلال الدين القزويني (ص: ۱۷۷)، دار إحياء العلوم، بيروت، ط٤/ ١٩٩٨م، والبلاغة العربية لحبنكة (٢/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة (ص: ٦٩٠): فصل في كسر الطاغوت الثالث الذي وضعته الجهمية، لتعطيل حقائق الأسماء والصفات، وهو طاغوت المجاز.

 <sup>(</sup>٣) أعلام الموقعين (٥/ ١٨٧ - ١٨٩)، طبعة دار ابن الجوزي، وانظر: مختصر العلو للألباني
 (ص: ٢٣)، و(ص: ٣٣)، وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى (٧/١١٣).

#### الكافية الشَّافِية لِنَة نِن السَّيدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



الشرعي أو العقلي المقطوع بدلالته "(۱) ، بل هو حقيقةٌ ولا يسمى أصلاً مجازاً ولا تأويلاً عندنا ، إذ «مَن ظن أن الحقيقة في مثل قوله: ﴿وَسَّكُلِ ٱلْقَرْيَةَ ﴾ هو سؤال الجدران؛ فهو جاهل "(۲) لأن «هذا المعنى لا يتبادر إلى ذهن عربي إطلاقًا وإنما المتبادر هو سكانها . أهلها ، ولأن هذا المعنى هو المتبادر لا يسمى هذا الكلام مجاز "(۳) ، «فإن القرية اسم للسكان في مسكن مجتمع ، فإنما تطلق القرية باعتبار الأمرين . فلا إضمار في ذلك ولا حذف "(٤).

قلنا: هذا ممنوع، أي لا نسلمه، ولكن على التسليم بهذا الذي قلتم فما هو دليلكم أو ما هي القرينة على تقدير كلمة «وحده» في آيات الباب الثمانية؟!

في الواقع لم أعثر لهم على دليل أو قرينة على ذلك!! وإنما هم فقط يقدِّرون كلمة «وحده» ويعتبرون هذا التقديرَ أمراً مسلَّما لا يحتاج إلى دليلٍ أصلا!! لماذا؟ قالوا: لأن المشركين موحدون في الربوبية!!!

وهذا من أعجب العجب كما ترى لأن هذا الدليل هو عين الدعوى، وهذا هو ما يسمى بالمصادرة على المطلوب كما سنرى!! ولنستمع إلى مفتي السعودية محمد بن إبراهيم وهو يقرِّر ذلك فيقول: «﴿وَلَكَ يا محمد ﴿لِّمَنِ اللَّارْضُ وَمَن فِيهَا ﴾ ملك له ﴿سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ﴾ المالك لها وحده هو الله. . ﴿قُلُ مِنَ فِيهَا صُلُ لَهُ صَلَّ اللَّهُ ﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ﴾ يعني وحده فإنهم ما أشركوا في الألوهية بجعلهم الوسائط» (٥)، ولذلك كان في الربوبية إنما أشركوا في الألوهية بجعلهم الوسائط» (٥)، ولذلك كان

<sup>(</sup>۱) موسوعة الألباني في العقيدة (٦/ ٥٠١)، وانظر أيضاً: موسوعة أهل السنة لدمشقية (ص: ٤٨٦)، شرح كتاب التوحيد من صحيح البخاري لغنيمان (٢/ ١٢٤).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى (۲۰/ ٤٦٣).

<sup>(</sup>٣) موسوعة الألباني في العقيدة (١٠٦/٦).

<sup>(</sup>٤) بدائع الفوائد لابن القيم (٣/ ٨٧٢).

<sup>(</sup>٥) شرح كشف الشبهات لمحمد بن إبراهيم آل الشيخ (ص: ٣٠).

سؤالهم عن الخالق "تقريراً في صورة استفهام يفيد تحدي الله لهم بأن يقولوا: نعم نؤمن بأن أصنامنا خالقة معك، وهم لم ولن يقولوا ذلك»(۱)؛ ولماذا؟ لأنهم "يعترفون بأن الله هو الرب وحده ثم مع ذلك يشركون به. وإنما كان شركهم شرك شفاعة وتوسل إلى الله بالصالحين أنبياء وأولياء لمكانتهم ووجاهتهم عند الله»(۲) كما قال دمشقية.

فتأمل قوله في النص الأول «يعني وحده فإنهم ما أشركوا في الربوبية هو الربوبية ... »، وهذا يعني أنه جعل دليله على أنهم موحدون في الربوبية هو آيات الباب الثمانية كقوله تعالى: ﴿وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَّ الله ﴿ وَلَكِن بِهِ اللهِ وَحَده!! بعد تقدير كلمة «وحده» فيها، فيكون معنى الآية: أي: ليقولن الله وحده!! وما دليله على هذا التقدير؟ دليله هو أنهم لم يشركوا في الربوبية!!!

وهذا عين المصادرة على المطلوب، وهو جعل الدليل على الدعوى عين الدعوى نفسها، إذ الدعوى هنا أن المشركين موحدون في الربوبية والدليل عليها آيات الباب الثمانية، ولكن بعد تقدير كلمة «وحده» فيها بحجة أنهم موحدون في الربوبية!!

ونزيد الأمر بياناً فنقول: أنتم زعمتم أن المشركين مقرُّون بأن الله وحده هو الخالق مستدلين بآية ﴿وَلَين سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَّ الله الله وحده!! وحين سألناكم لم قدَّرتم كلمة «وحده» هنا، أو ما الدليل على هذا التقدير؟ قلتم: لأنهم موحدون في الربوبية؟!! فآل قولكم في نهاية المطاف إلى أنهم موحدون في الربوبية لأنهم موحدون في الربوبية!!! وهذا هو المصادرة على المطلوب.

<sup>(</sup>١) موسوعة أهل السنة لعبد الرحمن دمشقية (ص: ٨٤).

<sup>(</sup>٢) موسوعة أهل السنة لعبد الرحمن دمشقية (ص: ٨٤).

#### الكَافِيَة الشَّافِيَة لِنَقْضِ السَيِدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



ولكن قد يقال إن قول الشيخ محمد بن إبراهيم: "إنما أشركوا في الألوهية بجعلهم الوسائط»، وكذا قول دمشقية: "وإنما كان شركهم شرك شفاعة وتوسل إلى الله بالصالحين»: كل هذا دليلٌ على أنهم لم يشركوا في الربوبية ما دام أن شركهم منحصرٌ في توحيد الألوهية، وبالتالي فلا مصادرة على المطلوب هنا كما ذكرتم!

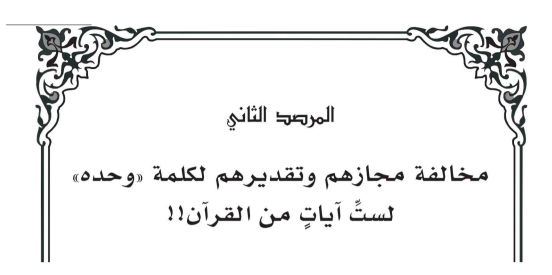
قلنا: هذا مبني على أن التوحيد قسمان: توحيد ربوبية وتوحيد ألوهية، وهذا ما لم نسلمه حتى الآن على الأقل، بل ندعي أن الشرك في أحد القسمين هو شرك في الثاني، وهذا صرح به بعض الوهابية فذكر بأن أقسام التوحيد وأنواعه «الثلاثة كلها متلازمة يعني داخل بعضها في بعض، ولا يمكن أن يتصور أنه يوجد نوعٌ دون الآخر بمعنى أن من وَحَدَ الله تعالى في ربوبيته على وجه الكمال لزم منه أن يُوحد الله تعالى في أُلوهيته على وجه الكمال الزم منه أن يُوحد الله تعالى في ألوهيته على وجه الكمال الانتفاء»(۱)، «وبالجملة هذه الأنواع الثلاثة متكافئة متلازمة يكمل بعضها بعضا، ولا ينفع إحداهما بدون الآخرين..»(۲).

#### 爺 爺 爺

<sup>(</sup>١) شرح كتاب التوحيد لأحمد الحازمي، وهو عبارة عن دروس مفرغة له. انظر النص أعلاه على الرابط:

https://al-maktaba.org/book/31683/1292

<sup>(</sup>٢) الشيخ محمد بن أنور شاه الكشميري وآراؤه الاعتقادية (ص: ١٠٦)، محمد عبد الله فاروق أنصاري، رسالة ماجستير بجامعة أم القرى، ١٤٢٠هـ.



وهذا هو الأهم، وهو أن تقديركم لكلمة «وحده» في آيات الباب الثمانية غايته أن يكون مفهوم تلك آيات، ولكن عارضه منطوقُ ستِ آياتٍ صريحةٍ في أن المشركين كانوا يرفضون كلمة «وحده» ويشمئزون منها إذا قُرنت مع «الله»، وإليكم تلك الآيات:

- () ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِم أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي عَاذَانِهِمْ وَقُرَا وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي ٱلْقُرُءَانِ
   وَحَدَهُ وَلَوْا عَلَىٰ أَدُبُرِهِمْ نُفُورًا (إِنَّ الإسراء: ٤٦].
- ٢) ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحَدَهُ الشَّمَأَزَتَ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولِكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَ
- ٣) ﴿ ذَالِكُمْ بِأَنَّهُۥ إِذَا دُعِى ٱللَّهُ وَحَدَهُ كَفَرْتُمْ وَإِن يُشْرَكُ بِهِ مَ ثُوَّمِنُوأً فَٱلْحُكُمُ لِلَهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال
- ﴿ فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُواْ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَحَدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ وَحَدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴿ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَّ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ
- ﴿ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَ وَأَلْدِينَ مَعَهُ وَ إِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَ وَأَلْ مِنكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوَةُ وَٱلْبَغْضَآةُ أَبَدًا حَتَى وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوَةُ وَٱلْبَغْضَآةُ أَبَدًا حَتَى

### الكافية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



تُؤْمِنُواْ بِاللَّهِ <u>وَحْدَهُ،</u> إِلَّا قَوْلَ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَاۤ أَمْلِكَ لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن شَيۡةً ﴾ [الممتحنة: ٤].

(عَ الْوَا أَجِثْ تَنَا لِنَعْ بُدَ اللهَ وَحُدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْ بُدُ ءَابَا وُأَنَّ فَأَلِنَا بِمَا تَعِ دُنَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّلِقِينَ (إِنَّ) [الأعراف: ٧٠].

فهذه ست آيات بيَّنت موقف المشركين من العرب ومن غيرهم من كلمة «وحده» التي تنسبونها لهم، وهو أنهم يرفضونها ويكفرون بها وليس هذا فحسب بل يشمئزون من ذكر الله حينها كما في آية «الزمر»، فكيف يصح بل كيف يُعقل بعد هذه الآيات الصريحة أن تقدِّروا كلمة «وحده» في آيات الباب «ولئن سألتهم من..»?!! كيف تقدِّرون شيئاً قضت عليه ست آيات وأبطلته؟!!

وإذا كنتم تنكرون المجاز والتأويل إذا لم يدل عليه دليل إذ «لا يصار إليه الا عند تعذّر الحقيقة. . أو لقرينة (١٠) فما بالكم إذا كان هذا المجاز وهذا التقدير الذي تقدّرونه وهو كلمة (وحده): يخالف منطوق ستِ آيات من القرآن؟!!!

# دعوى أن الآيات الست هو في رفض المشركين لتوحيد العبادة لا لتوحيد الربوبية الذي أقروا به في آيات الباب الثمانية

لا يقال إن تلك الآيات الست أو بعضها على الأقل هو في رفض المشركين لتوحيد العبادة لا لتوحيد الربوبية كما في آية الأعراف ﴿قَالُوا أَجِمُّ لَنَا اللَّهُ وَحَدَهُ وَنَذَر مَا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآ قُنّا ﴾، وآية غافر الأولى ﴿ذَلِكُم

<sup>(</sup>١) موسوعة الألباني في العقيدة (٦/ ٢٥٢).

بِأَنَّهُ وَإِذَا دُعِى اللَّهُ وَحُدَمُ كَفَرْتُمْ ﴿ وَأَمَا آيَاتِ البَّابِ الثَمَانِيةِ فَهِي فِي إقرار المشركين بتوحيد الربوبية.

#### لأننا نقول:

أولاً: إن هذا مصادرة على المطلوب، فنحن لم نسلّم بعد بأن التوحيد قسمان توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية، بل هذا هو محل النزاع الذي من المفروض أن تقيموا الدليل عليه، فكيف جعلتم دعواكم عين الدليل عليها؟!!

نعم أنتم تستدلون الآن على هذا التقسيم بآيات الباب الثمانية، ولكن نحن ما زلنا ننازعكم في دلالتها فلا يجوز أن تجعلوا مطلوبكم منها وهو تقسيم التوحيد: مقدمةً مسلَّمة!!

ثانياً: أنه على التسليم بأن التوحيد قسمان: ربوبية وألوهية، فإن الآيات الست السابقة دلت على نفرة المشركين من كلا التوحيدين، سواء الربوبية أو الألوهية، أما نفرتهم من توحيد الألوهية فدل عليه قوله ﴿قَالُوا أَجِقَتَنَا لِنَعْبُدَ اللّهِ وَحَدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَاَؤُنا فَأَيْنَا بِمَا تَعِدُنا إِن كُنتَ مِن الصّلاقِينَ اللّهَ وَحَدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَاؤُنا فَأَيْنَا بِمَا تَعِدُنا إِن كُنتَ مِن الصّلاقِينَ اللّهُ وَحَدَهُ كَانَ يَعْبُدُ ءَابَاؤُنا فَأَيْنَا بِمَا تَعِدُنا إِنَا دُعِي اللّهُ وَحَدَهُ كَفَرْتُمْ وَإِنْ يُشْرَكُ بِهِ وَقُولُه تعالى ﴿ وَلِكُم بِأَنّهُ وَاللّهُ وَحَدَهُ كَفَرْتُمْ وَإِنْ يُشْرَكُ بِهِ وَقُولُه تعالى ﴿ وَلِكُم بِأَنّهُ وَاللّهُ وَحَدَهُ كَفَرْتُمْ وَإِنْ يُشْرَكُ بِهِ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ ال

وأما نفرتهم من توحيد الربوبية فدل عليه آية «الإسراء» وهي قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ذَكُرْتَ رَبُّكَ فِي الْقُرُءَانِ وَحَدَمُ وَلَّوا عَلَىٓ أَدْبَرِهِمِ نَفُورًا ﴾ [الإسراء: ٤٦]، فدلت على أنهم كانوا ينفرون من توحيد الربوبية لأنه عبّر فيها بكلمة «ربك وحده» لا بكلمة «إلهك وحده» كما في آية «الصافات» وغيرها، وبالتالي فدلت آية «الإسراء» على فرارهم من توحيد الربوبية، وآية ا «لأعراف» و «غافر» [الآية: 1۲] دلَّتا على فرارهم من توحيد الألوهية!

#### الكافِية الشَّافِية لِنَةُ خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْدِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّانِية



#### آیات أخری تدل علی شرکهم بالربوبیة بل علی کفرهم بها

فكل هذه الآيات جاءت بلفظ الرب في مقام ذكر الشرك مدحاً لمن تجنبه وقدحاً فيمن وقع به، وكان المفروض - لو لم يقع الشرك في الربوبية - أن تأتي الآيات بلفظ الإله؛ لأن هذا هو الذي وقع فيه الشرك بين البشر، وهو الشرك في توحيد الألوهية! وهذا هو الذي عليه الثواب والعقاب! وفيه المدح والقدح! وأما الشرك في الربوبية فلم يقع أصلاً ولا يترتب عليه ثواب ولا عقاب ولا قدح ولا مدح!! وهذا كله حسب نظرية ابن تيمية في تقسيم التوحيد!!

بل ثمة آيات تدل على كفرهم بالرب نفسه لكونهم جحدوا البعث! وفي ذلك يقول ابن القيم: «ولهذا يخبر الله سبحانه عمَّن أنكر ذلك بأنه كافر بربه جاحد له لم يقرّ برب العالمين فاطر السموات والأرض، كما قال تعالى: ﴿وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبُ قَوْلُهُمُ أَءِذَا كُنَّا تُرَبًا أَءِنَا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ أُولَتِكَ ٱلَذِينَ كَفَرُوا بِرَبِهِمُ ﴿ وَإِن تَعْجَبُ فَوَلُهُمُ أَءِذَا كُنَّا تُرَبًا أَءِنَا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ أُولَتِكَ ٱلَذِينَ كَفَرُوا بِرَبِهِمُ ﴿ وَالراحد: ٥]. . . وقال المؤمن للكافر . . ﴿ أَكَفَرْتَ بِاللّذِي خَلَقَكَ مِن تُرَابٍ ثُمُ مِن نُولٍ ثُمُ مِن نُولُو مُن مَعْد المعاد كافر برب العالمين وإن رعم أنه مقر به (١) . اه. وسيأتي كلامه بطوله .

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين عن رب العالمين (٢/ ٢٦٧)، تحقيق مشهور.

بل كان المشركون يشمئزون من مجرد ذِكر الله إذا قُرن بكلمة «وحده»، كما دلت على ذلك آية الزمر وهي ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللهُ وَحَدَهُ الشَّمَأَزَّتُ قُلُوبُ اللّهِ وَحَدَهُ الشَّمَأَرَّتُ قُلُوبُ اللّهِ كَمْ يَسْتَبْشِرُونَ اللّهُ وَحَدَهُ الشَّمَأَرِّتُ قُلُوبُ اللّهِ يَلْ يُؤْمِنُونَ بِالْلَاحِرِةِ وَإِذَا ذُكِرَ اللّهِينَ مِن دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ الله السروب: وفي السروبية إذا كان مجرد هذا أن المشركين كانوا موحدين في الربوبية إذا كان مجرد ذكر كلمة «وحده» يشمئزون منها إذا قرنت مع الله أو مع الرب أو الإله؟!!

وأما آية «غافر» الثانية فقد دلت على أن المشركين آمنوا بالله وحده ولكن عند فوات الأوان ورؤيتهم للعذاب فلم ينفعهم ذلك كما قال تعالى: ﴿فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا عَامَنَا بِاللّهِ وَحَدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنّا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴿ فَا يَكُ يَنفَعُهُم رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا عَامَنَا لِللّهِ اللّهِ وَحَدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنّا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴿ فَاللّهِ اللّهِ يَنفَعُهُم اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ وحده ولا أقروا [غافر: ٨٤، ٨٥] وهذا يعني أنهم قبل ذلك لم يؤمنوا بالله وحده ولا أقروا بتوحيد الله قط أيا كان نوع تلك الوحدة أو التوحيد هذا إن سلمنا أن التوحيد أنواع وأقسام أصلا.

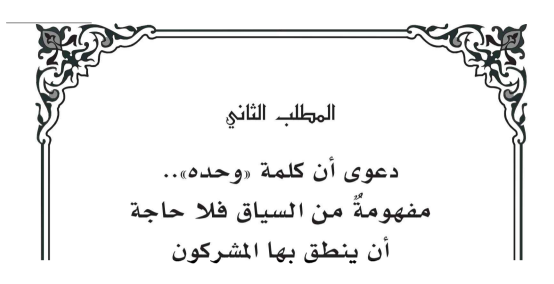
ثالثاً: لو سلمنا تنزُّلاً أن الآيات الست السابقة إنما هي في توحيد الألوهية فإنما نسلِّمه لوجود صيغة صريحة تدل على التوحيد وهي كلمة «وحده» في الآيات الست، ولكن أين كلمة «وحده» – أو نحوها من النفي والإثبات – في آيات الباب الثمانية حتى تزعموا أنها في توحيد الربوبية؟!!

وأين في القرآن كله أن المشركين قالوا بأن خالقهم هو الله وحده، أو أنهم قالوا لا رب ولا خالق إلا الله كما تنسبون إليهم؟ أين قالوا كلمة «وحده» في مقام الإقرار لا الإنكار؟ لأنهم قالوا كلمة «وحده» ولكن في مقام الإنكار كالآيات الستة السابقة، ونحن نريد ولو آية واحدة أو حديثاً أو خبراً صحيحاً قالوا فيها بشكل صريح بألسنتهم كلمة «وحده» مقرونة بإقرارهم بالله، لا أن تتبرعوا بها لهم أو تستنبطوها استنباطا أو تزجوها زجاً في آيات الباب الثمانية؛ وأنى لكم ذلك؟!!

#### 



بل بعض الآيات الستة السابقة تنصُّ نصاً على أنهم ينفرون من كلمة «وحده» إذا قُرنت بالله كما في قوله تعالى ﴿وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي الْقُرُءَانِ وَحَدَمُ وَلَوَا عَلَىٓ أَدَبَرِهِم نُفُولَ ﴾ [الإسراء: ٤٦]، وغيرها من الآيات التي سبق ذكرها توَّا.



قد يقال: ليس من الضروري أن يقولوا حين سئلوا عن الخالق: هو الله وحده، ليدل على أنهم موحدون في الربوبية، بل يكفي قولهم: هو الله، دون كلمة وحده، إذ لو كانوا يعتقدون أن أصنامَهم خالقةٌ لقالوا حين سئلوا عن الخالق: اللات والعزى أو غير ذلك من أسماء أصنامهم، ولكنهم «لم يقولوا: أصنامنا هي الخالقة»(۱)، ولا حتى قالوا: الخالق هو الله وأصنامنا، فظهر أن قولهم حين سئلوا عن الخالق: الله، كاف في بيان أنهم موحدون في الربوبية والخالقة.

#### والجواب عن هذا الاعتراض في أربعة مراصد وهي:

المرصد الأول: أنه لا بد من كلمة «وحده» في توحيد الربوبية كما قرر ذلك السلفية أنفسهم في خمسة مواضع.

المرصد الثاني: بيان أن كلمة «وحده» أو نحوها ضرورية لقطع احتمال الشركة.

<sup>(</sup>١) موسوعة أهل السنة لعبد الرحمن دمشقية (ص: ٧١).

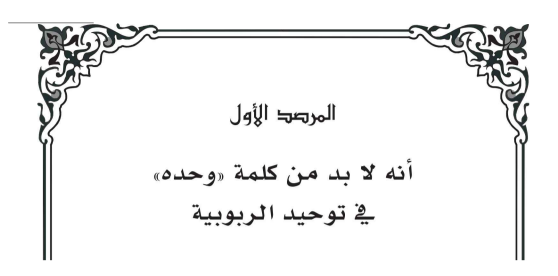
#### الكافِرَة الشَّافِية لِنَقْدِل السِّوْدَلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمانِية



المرصد الثالث: الجواب عن قول دمشقية بأنهم حين سئلوا «لم يقولوا: أصنامنا هي الخالقة».

المرصد الرابع: لو قدرنا كلمة «وحده» لأفادت الآية أنهم موحدون في الألوهية.

وإليكم بيان هذه المراصد الأربعة بحول الله.



كما قرر ذلك السلفية أنفسهم في خمسة مواضع هي:

الموضع الأول: حين عرَّفوا التوحيد لغةً.

الموضع الثاني: حين عرَّفوا التوحيد شرعاً.

الموضع الثالث: حين قسَّموا التوحيد.

الموضع الرابع: حين نسبوا توحيد الربوبية للمشركين.

الموضع الخامس: حين استدلوا بآيات الباب على توحيد المشركين في الربوبية.

فهذه خمسة مواضع أكد فيها ابن تيمية وأتباعه على ألفاظ التوحيد الخاصة به، أي أنهم استخدموا فيها أساليب الحصر والقصر الدالة على التوحيد، وقد سبق سرد نصوصهم في معظم هذه المواضع، وبعضها لم نسرد نصوصهم فيه وهو حين عرفوا التوحيد لغة وشرعا، وأيضا حين قسموا التوحيد، فنفصل نصوصهم في هذين الموضعين، ونجملها في المواضع الأخرى التي سبق أن فصلناها.

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السِّدِدَلالِ ابْنِ تَمْمِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الشَّانِية



#### الموضع الأول: حين عرفوا التوحيد لغةً

فالسلفية حين عرَّفوا التوحيد لغةً ضمَّنوا تلك التعاريف أساليب التوكيد والحصر والقصر الدالة على التوحيد، ونقلوا ذلك عن أهل اللغة، وإليكم طائفة من نصوصهم في ذلك:

- 1) قال ابن فارس: «وحد: الواو والحاء والدال، أصل واحد يدل على الانفراد... والواحد: المنفرد...»(١).
- ٢) قال ابن سيده: «والتوحيد: الإيمان بالله وحده لا شريك له. والله الأوحد والمتوحد وذو الوحدانية» (٢)، ونحوه في كتاب العين (٣) المنسوب (٤) للخليل.
- ٣) وقال الأزهري: «والوحدة الانفراد... وقال الليث: رجل وحيد لا أحد معه يؤنسه، وقد وحد يوحد وحادة ووحدة ووحدا. قال: والتوحيد الإيمان بالله وحده لا شريك له، والله الواحد الأحد ذو الوحدانية والتوحد»(٥).

<sup>(</sup>۱) معجم مقاييس اللغة (٦/ ٩٠)، ونقله عنه د. عبد الله الغفيلي في «ابن رجب الحنبلي وأثره في توضيح عقيدة السلف» (ص١٣٧).

 <sup>(</sup>۲) المحكم والمحيط الأعظم (٣/ ٤٩١)، وهو في كتاب العين المنسوب للخليل (٣/ ٢٨١)،
 وفي تهذيب اللغة (٥/ ١٢٥)، وهو منقولٌ في كتاب مدخل لدراسة العقيدة الإسلامية، د.
 ضميرية (ص: ٢٢٦).

<sup>(</sup>٣) كتاب العين (٣/ ٢٨١)، تحقيق السامرائي ورفيقه، مكتبة الهلال.

<sup>(</sup>٤) قال النووي في تحرير التنبيه: كتاب العين المنسوب إلى الخليل إنما هو من جَمْع اللّيثِ عن الخليل. انظر ذلك في المزهر في علوم اللغة وأنواعها للسيوطي (١/٦٣)، وقد خصص الإمام السيوطي فيه فصلاً بعنوان «ذِكْرُ قَدْح الناس في كتاب العين».

<sup>(</sup>٥) تهذيب اللغة (٥/١٢٥)، وهو في كتاب العين والمحكم كما في الحاشية السابقة، وهو في آراء ابن عجيبة العقدية عرضاً ونقداً (ص: ٢٠١٩)، د. عبد الهادي العمري، ط١/ ٢٠١٩.

- ع) وقال ابن منظور: «ومن صفاته الواحد الأحد. فالواحد منفردٌ بالذات في عدم المثل والنظير، والأحد منفرد بالمعنى. وقال ابن الأثير: في أسماء الله تعالى الواحد، قال: هو الفرد الذي لم يزل وحده ولم يكن معه آخر»(١).
- وقال الجرجاني: «التوحيد في اللغة: الحكم بأن الشيء واحد والعلم
   بأنه واحد»(٢).
- 7) وقال الراغب الأصفهاني: «الوحدة: الانفراد... فالواحد لفظٌ مشتركٌ يُستعمل على ستة أوجه: الأول: ما كان واحداً في الجنس أو النوع، الثاني: ما كان واحداً بالاتصال، الثالث: ما كان واحداً لعدم نظيره... وأطال في ذلك»(٣).
- ٧) وقال قوام السنة الأصفهاني ونقله عنه ابن حجر<sup>(3)</sup> -: «التوحيد على وزن التفعيل، وهو مصدر وحَّدتُه توحيداً.. ومعنى وحدته: جعلته منفرداً عما يشاركه أو يشبهه في ذاته وصفاته، والتشديد فيه للمبالغة، أي: بالغت في وصفه بذلك.. فالله تعالى واحد، أي: منفردٌ عن الأنداد والأشكال في جميع الأحوال... فكذلك وحدته أي: علمتُه واحداً، منزَّها عن المثل في الذات والصفات.. وقيل: التوحيد العلم بالموحَّد

<sup>(</sup>۱) لسان العرب (۳/ ٤٥١)، وهو منقول في مدخل لدراسة العقيدة الإسلامية، د. ضميرية (ص: ۲۲۲).

<sup>(</sup>٢) جهود علماء الحنفية (١/ ٨٤)، نقلاً عن التعريفات للجرجاني.

<sup>(</sup>٣) مفردات القرآن للراغب (ص: ٥١٤-٥١٥)، وهو منقولٌ في «ابن رجب الحنبلي وأثره في توضيح عقيدة السلف» (ص: ١٣٧)

<sup>(</sup>٤) فتح الباري لابن حجر (١٣/ ٣٤٤)، وهو منقول في «أصول الدين عند الإمام أبي حنيفة» لمحمد الخميس (ص٣٠٣)، منهج الإمام جمال الدين السرمري في تقرير العقيدة (ص: 119).

#### الكافية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



واحداً لا نظير له: فإذا ثبت هذا فكل من لم يعرف الله هكذا فإنه غير موحد له(1).

- ۸) وقال الزبيدي: «وحّده توحيدًا: جعله واحدًا، وكذا أحده؛ كما يقال: ثناه وثلثه»(۲).
- ٩) التوحيد لغةً: هو الإفراد ولا يكون الشيء مفرداً إلا بأمرين: ١ الإثبات التام. ٢ النفى التام (٣).
  - 1) وقال البيجوري: «التوحيد لغة. العلم بأن الشيء واحد» (٤).
- (۱۱) وقال الشيخ عبد الرحمن بن قاسم: «التوحيد مصدر وحده يوحده توحيدًا جعله واحدًا أي فردًا ووحده قال: إنه واحد أحد» (٥).
- 17) وقال ابن عثيمين رحمه الله: «التوحيد لغة: مصدر وحد يوحد أي جعل الشيء واحدًا وهذا لا يتحقق إلا بنفي وإثبات نفي الحكم عما سوى الموحد وإثباته له»(٦).
- 17) «(وتوحيدا): مصدر وحد يوحد توحيداً، أي: جعله واحداً، أي فرداً، فهو بالعبادة مع اعتقاد وحدته ذاتاً وصفاتٍ وأفعالاً، وسمي دين الإسلام

<sup>(</sup>۱) الحجة في بيان المحجة (١/ ٣٠٥-٣٠٦)، ونقله ضميرية في مدخل لدراسة العقيدة الإسلامية (ص: ١٠٤).

<sup>(</sup>٢) جهود علماء الحنفية (١/ ٨٤)، نقلاً عن تاج العروس للزبيدي.

<sup>(</sup>٣) التوحيد وأثره في حياة المسلم (ص: ٩)، حمد بن إبراهيم الحريقي، دار الوطن، الرياض، ط1/١٩٩٣ م.

<sup>(</sup>٤) تحفة المريد على جوهرة التوحيد (ص: ٣٨)، وهو منقول في «التوحيد وأثره في حياة المسلم» (ص: ٩).

<sup>(</sup>٥) حاشية كتاب التوحيد (ص: ١١).

<sup>(</sup>٦) مجموع فتاوى ابن عثيمين (٢/٧).

توحيداً؛ لأن مبناه على أن الله واحدٌ في ملكه وأفعاله، وواحدٌ في ذاته وصفاته لا نظير له، وواحدٌ في ألوهيته وعبادته لا ند له»(١).

- 1٤) وعرف الشيخ عبد الرزاق عفيفي التوحيد لغة بقوله: «جعلُ المتعدِّد واحدً، ويُطلَق على اعتقاد أن الشيء واحدٌ متفرد»(٢).
- 10) وقال ابن قيصر الأفغاني بأن التوحيد لغة: «يطلق على ثلاثة معان: الأول: جعل الشيء واحداً. الثاني: الحكم على الشيء بأنه واحد. الثالث: العلم والاعتقاد بأن هذا الشيء واحد. أي: نسبة الشيء إلى الانفراد، ونفى الشركاء عنه»(٣).

#### خلاصة التعريفات اللغوية للتوحيد وأنها لا تنطبق على إقرار المشركين

قال وليد: فهذه النصوص كلها تبين أن التوحيد في اللغة جعل الشيء واحداً، وأن الواحد هو المنفرد أو الذي لا نظير له، ولذلك قال ابن سيده وغيره من أهل اللغة في معنى التوحيد الشرعي: هو الإيمان بالله وحده لا شريك له، ولم يقولوا بأن معنى التوحيد مجرد الإيمان بالله أو الإقرار به فهذا ليس توحيداً.

بل رأينا كيف ذكر أهل اللغة أن التوحيد يقتضي المبالغة كما قال قوام السنة حيث ذكر أن «معنى وحدته: جعلته منفرداً عما يشاركه أو يشبهه في ذاته وصفاته، والتشديد فيه للمبالغة، أي: بالغت في وصفه بذلك. . فالله تعالى

<sup>(</sup>١) التنبيهات السنية على العقيدة الواسطية للشيخ عبد العزيز بن ناصر الرشيد (ص: ٤).

<sup>(</sup>٢) منهج الشيخ عبد الرزاق عفيفي وجهوده في تقرير العقيدة والرد على المخالفين (ص: ٥٧).

<sup>(</sup>٣) جهود علماء الحنفية (١/ ٨٤)، نقلاً عن تاج العروس للزبيدي.

#### الكافية الد اله اله يعة لِذَة فِن السِّيدُ لالِ ابْنِ تَمْمِيَّة بِأَيَاتِ «وَلَمْنِ سَأَلْتُهُ مُر» الثمَّانِية



واحد، أي: منفرد عن الأنداد والأشكال في جميع الأحوال... فكذلك وحدته أي: علمته واحدا، منزهاً عن المثل في الذات والصفات».

فأين هذه المبالغة في التوحيد في آية ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ وأمثالها؟!! وكيف فهمتم منها مبالغة المشركين في التوحيد مع أنه لا ذكر للتوحيد فيها لا من قريب ولا من بعيد؟!!! وإنما غاية ما فيها هو إقرارٌ بأن الله خالق، دون التطرق إلى وحدانيته في الخالقية، حتى هذا الإقرار ليس محققا بل هو إقرار مستقبلي معلَّق كما سبق!!

#### الموضع الثاني: حين عرَّفوا التوحيد شرعاً

حينما عرف السلفية التوحيد شرعاً ضمَّنوا تعاريفهم للتوحيد صيغاً تفيد القصر والحصر، وكذا نقلوا عن العلماء تعاريف للتوحيد شرعاً كلها تتضمن أساليب القصر والحصر، وإليكم النصوص في ذلك:

- 1) قال الإمام أبو جعفر الطحاوي مبيِّناً عقيدة الأئمة الثلاثة للحنفية معرِّفاً للتوحيد: «نقول في توحيد الله معتقدين بتوفيق الله –: إن الله واحدٌ V لا شريك له، ولا شيء مثله، ولا شيء يعجزه، ولا إله غيره» (١).
- ۲) وقال الإمام البدر العيني: «توحيد الله تعالى هو الشهادة بأن الله إله واحد، والتوحيد في الأصل مصدر «وحد، يوحد»، ومعنى: «وحدت الله»: اعتقدته منفرداً بذاته وصفاته، لا نظير له ولا شبيه له...» (۲).
- (3) وقال التفتازاني: «حقيقة التوحيد: اعتقاد عدم الشريك في الألوهية وخواصها» (3).

<sup>(</sup>١) جهود علماء الحنفية في إبطال عقائد القبورية (١/ ٨٧)، نقلاً عن عقيدة الطحاوي.

<sup>(</sup>٢) جهود علماء الحنفية (١/ ٨٧)، نقلاً عن العيني في عمدة القاري.

<sup>(</sup>٣) جهود علماء الحنفية (١/ ٨٨)، نقلاً عن شرح المقاصد للتفتازاني.

- وقال الإمام ولي الله الدهلوي: «التوحيد: اعتقاد حصر وجوب الوجود، وقصر خلق السماوات والأرض وسائر الجواهر لله سبحانه وتعالى، واعتقاد حصر تدبير السماوات والأرض وما بينهما له تعالى؛ فلا يكون غيره سبحانه واجبا ولا خالقا ولا مدبرا، وأنه لا يستحق العبادة غيره جل وعلا»(۱). وقال أيضاً: «توحيد الله تعالى: الإقرار بوحدانيته، واتصافه بالمحامد، وتنزيهه عن النقائص، وطرد الإشراك به عبادة واستعانة وذبحاً ونذراً وحلفاً»(۲).
- وقال الجرجاني في بيان أركان التوحيد التي هي تعريف له وتبعه الشيخ البركتي: "وهو ثلاثة أشياء: معرفة الله بالربوبية، والإفراد بالوحدانية، ونفى الأنداد عنه جملة» (٣).
- آل السفاريني: «فمعنى وحدت الله: نسبت إليه الوحدانية، لا جعلته واحداً، فإن وحدانية الله تعالى ذاتيه ليست بجعل جاعل»(٤).
- ٧) وقال ابن القيم: «وليس التوحيد مجرد إقرارِ العبد بأنه <u>لا خالق إلا الله</u>، وأن الله رب كل شيء ومليكه، كما كان عبَّاد الأصنام مقرين بذلك وهم مشركون، بل التوحيد يتضمن من محبة الله، والخضوع له. . وإخلاص العبادة له»(٥).

<sup>(</sup>١) جهود علماء الحنفية (١/ ٨٩)، نقلاً عن حجة الله البالغة للدهلوي.

<sup>(</sup>٢) جهود علماء الحنفية (١/ ٩٠)، نقلاً عن حجة الله البالغة للدهلوي، وهو تعريف الفتني كما في «معالم التوحيد في فاتحة الكتاب» (ص: ٢٢)، عرفة طنطاوي، دار المأثور، ط٢، ٢٠٢٠م.

<sup>(</sup>٣) جهود علماء الحنفية (١/ ٩٠)، نقلاً عن التعريفات للجرجاني.

<sup>(</sup>٤) لوامع الأنوار البهية (١/٥٧)، وهو منقولٌ أيضاً في «مدخل لدراسة العقيدة الإسلامية» (ص: ١٠٤)، ومنقولٌ أيضاً - ولكن دون عزو إلى السفاريني - في «الشرك في القديم والحديث» (١/١٩).

<sup>(</sup>٥) مدارج السالكين (١/ ٣٣٩).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السِّيدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمانِية



- ٨) المعنى الاصطلاحي للتوحيد: «... وهو إفراد الله تعالى بالربوبية والطاعة أو العبادة»(١).
- والتعريف العام للتوحيد هو: "إفراد الله تعالى بما يختص به في الربوبية وفي الإلهية وفي الأسماء والصفات، وهذا أشمل ما يقال في تعريف التوحيد»(٢).
- ١٠) وقيل: «إن الله تعالى واحدٌ في ذاته لا قسيم له، وواحدٌ في صفاته الأزلية لا نظير له، وواحدٌ في أفعاله لا شريك له»(٣).
- (۱۱) وقيل: «واحدٌ في ذاته لا قسمه له ولا صفة له، وواحدٌ في أفعاله  $\frac{1}{2}$  لا شريك له، فلا قديم غير ذاته، ولا قسيم له في أفعاله  $\frac{1}{2}$ .
- 11) وقيل: «إثبات الموحدة لله في الذات والفعل في خلق الأكوان وأنه وحده مرجع كل كون ومنتهى كل قصد»(٥).
- 17) والتوحيد لغة: «العلم بأن الشيء واحد، وشرعا.. هو إفراد المعبود بالعبادة مع اعتقاد وحدته والتصديق بها ذاتاً وصفاتا وأفعالاً»(٦).
  - ١٤) فقال: «هو إفراد الله تعالى في ألوهيته وربوبيته وفي أسمائه وصفاته»(٧).
    - (١) مدخل لدراسة العقيدة الإسلامية (ص: ١٠٥).
    - (٢) شرح كشف الشبهات لخالد المصلح (٦/١، ت.ش).
- (٣) الملل والنحل للشهرستاني (١/ ٤٠)، تحقيق: محمد كيلاني، ١٤٠٤، دار المعرفة،
   بيروت. وانظر منهج الإمام جمال الدين السرمري في تقرير العقيدة (ص: ١٢١).
  - (٤) الملل والنحل للشهرستاني (١/ ٤٠).
  - (٥) رسالة التوحيد لمحمد عبده (ص: ٥)، دار الكتاب العربي، ١٩٦٦ م.
- (٦) الشرك في القديم والحديث (١/٩/١)، نقلاً عن تحفة المريد على جوهرة التوحيد للباجوري (ص: ٣٨)، طبعة دار السلام.
  - (٧) شرح لامية ابن تيمية (٣/ ١١، ت.ش)

- 10) وقال الشيخ عبد الحميد الآلوسي: «التوحيد نفي العبد الآلهة الباطلة، والتصديق بأن الله تعالى وحده لا شريك له واحد في ذاته، واحد في صفاته»(١).
- 17) وعرف الشيخ عبد الرزاق عفيفي التوحيد شرعاً بقوله: «أما شرعاً فيطلق على تفرد الله بالربوبية والإلهية، وكمال الأسماء والصفات»(٢).
- (۱۷) وقال الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله: «التوحيد مصدر وحده يوحد توحيدًا يعني وحد الله أي اعتقده واحدًا لا شريك له في ربوبيته ولا في أسمائه وصفاته ولا في ألوهيته وعبادته فهو واحد جلَّ وعلا وإن لم يوحد الناس»(۳).

#### خلاصة التعاريف الشرعية للتوحيد وأنها لا تنطبق على إقرار المشركين

قال وليد: وبعد فهذه تعاريف كثيرةٌ جداً للتوحيد، وكلها على اختلاف المذاهب العقدية التي ينتمي إليها أصحابها تلتقي في أن التوحيد ليس هو مجرد الإيمان بالله بل لا بد - بالإضافة إلى ذلك - أن يُقرن بشيءٍ يدل على التوحيد، وذلك بالإقرار بأنه الواحد الذي لا ندَّ ولا نظير ولا مثيل ولا شِبه له تعالى، ولا بد أيضاً من حصر الألوهية والربوبية فيه تعالى، أي الإقرار بأنه وحده الخالق المدبر لا شريك له، وأنه وحده الإله المستحق للعبادة لا شريك له.

وكل هذه التعاريف السابقة هي إما للسلفية، وإما نقلوها عن العلماء من

<sup>(</sup>١) جهود علماء الحنفية في إبطال عقائد القبورية (١/ ٩١).

<sup>(</sup>٢) منهج الشيخ عبد الرزاق عفيفي وجهوده في تقرير العقيدة والرد على المخالفين (ص: ٥٧).

<sup>(</sup>٣) مجموع فتاوی ابن باز (١/ ٣٤).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّانِية



شتى المذاهب الفقهية والعقدية مقرين لها، وسيأتي أن التوحيد أصلاً لا بد أن يتضمن النفي والإثبات والحصر والقصر كما في التعاريف السابقة، طبعاً وهذا مفتقد في آيات الباب الثمانية التي يحتج بها السلفية على دعوى إقرار المشركين بتوحيد الربوبية.

#### الموضع الثالث: حين قسَّموا التوحيد

فالسلفية حين قسموا التوحيد إلى ربوبية وألوهية، عرَّفوا كلا منهما بما يدل على الحصر والقصر، وقد سبقت نصوصهم في تعريفهم لتوحيد الربوبية فنعيد بعضها هنا مركزين على محل الشاهد وهو الحصر والقصر:

- 1) ذكر ابن تيمية أن توحيد الربوبية هو الاعتقاد بدانه لا خالق إلا الله. . . الهذا . . الهذا . . الهذا
- ٢) وقال ابن القيم: «... توحيد الربوبية المتضمن أنه وحده الرب الخالق الفاطر» (٢).
- ٣) «من أقر بتوحيد الربوبية وعلم أن الله سبحانه هو الرب وحده لا شريك
   له في ربوبيته»(٣).
- ٤) «توحيد الربوبية: معناه الاعتقاد الجازم. . بأن الله تعالى وحده رب كل شيء ومليكه، لا شريك له، وهو الخالق وحده. . . »(٤).
- ٥) وقيل هو: «هو الاعتقاد بأن الله هو وحده الخالق الرازق... فلا خالق وقيل هو: «هو الاعتقاد بأن الله هو وحده ولا رازق... غيره سبحانه» (٥).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۰/ ۳۳۱).

<sup>(</sup>٢) بدائع الفوائد لابن القيم (٤/ ١٥٤٢).

<sup>(</sup>٣) معتقد أهل السنة والجماعة في توحيد الأسماء والصفات لمحمد بن خليفة بن علي التميمي (ص: ٤١).

<sup>(</sup>٤) الإيمان حقيقته، خوارمه، نواقضه عند أهل السنة والجماعة (ص: ١١٥).

<sup>(</sup>٥) جهود علماء الحنفية (١/ ١١٥).

فلا حِظوا كيف تضمَّن تعريفهم لتوحيد الربوبية أنه الاعتقاد بأن الرب واحدٌ، وأن الخالق والمدبر واحد، وأنه لا خالق إلا الله وحده لا شريك له، فأين هذا في آيات الباب الثمانية؟!

#### الموضع الرابع: حين نسبوا إلى المشركين كلمة «وحده» ونحوها

فقد نسبتم - معاشر السلفية - إلى المشركين كلمة «وحده» ونحوها من أساليب الحصر، فقلتم إنهم «كانوا يقرون بأنَّ الله وحده هو الذي خلق السموات والأرض» (۱)، «لا شريك له» (۲)، وأن القرآن دل على ذلك، كما قال ابن عبد الوهاب: «وإلا فهؤلاء المشركون يشهدون أن الله هو الخالق وحده لا شريك له. . فإذا أردت الدليل . . فاقرأ قوله تعالى : ﴿ قُلَ مَن يَرَزُقُكُمُ مِّنَ السَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ ... ﴾ ﴿ فَسَيَقُولُونَ اللهُ ﴾ (٣)، وقد سبق أن نقلنا نصوصاً كثيرة للسلفية في ذلك (٤).

#### الموضع الخامس: حين استدلوا بآيات الباب الثمانية

فهم حين استدلوا بآيات الباب كقوله ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَّ الله أَهُ الله على أن المشركين موحدون في الربوبية - فسروها بأن المعنى: ليقولن الله وحده، وقد سبق أن نقلنا نصوصهم الكثيرة في ذلك (٥)، ولكن نعيد فقط موضع الشاهد منها هنا وهو الحصر:

١) قال ابن تيمية: «وأما توحيد الربوبية مجرداً، فقد كان المشركون يقرون

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهمية (١/ ٤٧٩).

<sup>(</sup>٢) كشف الشبهات للشيخ محمد بن عبد الوهاب (ص: ١٤).

<sup>(</sup>٣) كشف الشبهات (ص: ١٥).

<sup>(</sup>٤) انظر (ص: ٢٤٤).

<sup>(</sup>٥) انظر (ص: ٢٤٤).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْمِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمانِية



بأن الله وحده خالق السماوات والأرض، كما أخبر الله. و وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ (١).

- ٢) وقال ابن القيم: «يشاهدون فيها انفراد الرب تعالى بالتكوين والإيجاد وحده، . . فإن عبّاد الأصنام شهدوا هذا المشهد. قال تعالى: ﴿قُل لِمَّن الْأَرْضُ ... ﴾ ﴿ سَيَقُولُونَ لِللَّهِ ﴾ (٢) . اه.
- ٣) يقول ابن عبد الوهاب: «وإلا فهؤلاء المشركون يشهدون أن الله هو الخالق وحده لا شريك له...» (٣) ، ثم يقول: «فإذا أردت الدليل.. فاقرأ قوله تعالى: ﴿قُلَ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ... ﴿ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ﴾ (٤).
- ٤) وقال ابن باز: «أما الربوبية فكانوا معترفين بها لله وحده، كما قال سبحانه: ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَ اللَّهُ ﴿ (٥) .
- وقال دمشقية: «ومن ظن أن المشركين لا يؤمنون بأن الله هو الخالق الرازق وحده فقد جهل القرآن. قال تعالى ﴿وَلَإِن سَأَلْنَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ (أَنَّ) »(٢).

## تعقيب على المواضع الخمسة.. وأنها تنقض نسبة التوحيد للمشركين

فأين كلمة «وحده» ونحوها من أساليب الحصر والقصر التي وضعتموها

منهاج السنة النبوية (٥/ ٣٢٧).

<sup>(</sup>٢) طريق الهجرتين وباب السعادتين (ص: ٣٤٧)، وانظر أيضاً: بدائع الفوائد (٤/١٥٤٣).

<sup>(</sup>٣) كشف الشبهات (ص: ١٤).

<sup>(</sup>٤) كشف الشبهات (ص: ١٥).

<sup>(</sup>٥) العقيدة الصحيحة وما يضادها لابن باز (ص: ١٣).

<sup>(</sup>٦) موسوعة أهل السنة لعبد الرحمن دمشقية (ص: ١٣٥).

في المواضع الخمسة السابقة؟!! وهي حين عرَّفتم التوحيد لغةً وشرعاً، وحين قسَّمتم التوحيد إلى ربوبية وألوهية وعرَّفتم كليهما، وحين نسبتم التوحيد في الربوبية إلى المشركين، وحين استدللتم بآيات الباب على توحيدهم في الربوبية!

أنتم أكدتم دائماً في هذه المواضع الخمسة على كلمة «وحده» ونحوها من أساليب الحصر، كما سبق بيانه من نصوصكم الكثيرة (١)، فأين هذا الحصر في آيات الباب التي تستدلون بها وتستنبطون منها الحصر في الربوبية وتنسبون الإقرار به إلى المشركين؟! طبعاً لا يوجدُ شيءٌ من ذلك، وإنما هو من كيس ابن تيمية كما سبق، ثم قلدتموه في ذلك!!!

## بطلان تقدير السلفية لكلمة «وحده» أو نحوها في الله الماب في الماب في الله الماب في ا

قد يقال: نعم كلمة «وحده» ونحوها ليست في آيات الباب الثمانية كقوله ﴿ وَلَينِ سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُم ... ﴿ ولكن هي مقدرة لدلالة السياق عليها إذ لو كانوا يعتقدون بأن آلهتهم خالقة لقالوا حينما سئلوا عن الخالق: الخالق هو آلهتنا اللات والعزى ومناة و... إلخ، أو لقالوا على الأقل: الخالق هو الله وآلهتنا.

قلنا: هذا مردود لأربعة أسباب، منها سببان سبق توضيحهما، وهما:

الأول: إن هذا التقدير مردود لأنه يخالف منطوق خمس آيات كما سبق بيانه (٢).

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٢٤٥).

<sup>(</sup>٢) انظر (ص: ٢٥٥).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْنِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمانِية



الثاني: إنه يخالف تأكيدكم في أربعة مواضع على أن المشركين صرحوا بكلمة «وحده» ونحوها كما سبق أيضا.

#### وسببان آخران لم يسبق بسطهما وهما:

الثالث: تشددكم في شروط التوحيد على المسلمين دون المشركين، وهذا سنبسطه لاحقا بحول الله.

الرابع: اشتراطكم النفي والإثبات في التوحيد وهو غير متوفر عند المشركين، وهذا ما سنبسطه فيما يلى.

### اشتراط السلفية النفي والإثبات في التوحيد وهو غير متوفر عند المشركين

وإليكم نصوص السلفية في أن التوحيد في الاصطلاح الشرعي لا بد فيه من نفى وإثبات:

- (إن التوحيد له ركنان: النفي والإثبات؛ فمن لم يكفر بالطاغوت، ولم يبرأ من الشرك، فتوحيده باطل فاسد»(٢).
- ٣) «هذه كلمة التوحيد التي دعت إليها الرسل كلهم؛ كما تقدم ذكره؛
   وإثبات التوحيد لهذه الكلمة، باعتبار النفي والإثبات المقتضي للحصر فإن الإثبات المجرد قد يتطرق إليه الاحتمال؛ ولهذا والله أعلم -.

<sup>(</sup>١) بدائع الفوائد (١/ ٢٣٦)، ونقله في فتح المجيد شرح كتاب التوحيد (ص: ١٧).

<sup>(</sup>٢) جهود علماء الحنفية (١/ ٣٤٤).

- ٤) «والمقصود الأعظم هو إثبات الإلهية لله تعالى بعد نفيها عن غيره» (٢).
- ها حيد العبادة قائم على الركنين مؤسس على دعامتين ومركب من جزئين، وهما النفي والإثبات».
- 7) و «لا يمكن لأحد أن يدخل في دين الإسلام إلا بكلمة: لا إله إلا الله. وأما غيرها من الكلمات مثل: لا رب إلا الله، لا خالق إلا الله، لا رازق إلا الله، لا موجود إلا الله، لا مقصود إلا الله، الله موجود، الله إله» (٣).

وثمة نصوص كثيرة للسلفية تؤكد أن التوحيد لا بد له من نفى وإثبات (٤).

<sup>(</sup>۱) جهود علماء الحنفية (١/ ١٥٢) نقلاً عن القاري وابن أبي العز. وأصل الكلام للرازي في حيث قال في مفاتيح الغيب (١٩٢/٤): «ولما قال: وإلهكم إله واحد أمكن أن يخطر ببال أحد أن يقول: هب أن إلهنا واحد، فلعل إله غيرنا مغاير لإلهنا، فلا جرم أزال هذا الوهم ببيان التوحيد المطلق، فقال: لا إله إلا هو وذلك لأن قولنا: لا رجل يقتضي نفي هذه الماهية، ومتى انتفت هذه الماهية انتفى جميع أفرادها».

<sup>(</sup>٢) جهود علماء الحنفية (١/ ١٥٣)، نقلاً عن القاري.

<sup>(</sup>٣) جهود علماء الحنفية (١/ ٢٠٠).

<sup>(3)</sup> انظر: شرح ثلاثة الأصول لصالح الفوزان (ص: ١٠١)، شرح ثلاثة الأصول لابن باز (ص: ٥٩)، عقيدة محمد بن عبد الوهاب السلفية وأثرها في العالم الإسلامي (١/٢٥)، مدخل لدراسة العقيدة الإسلامية للدكتور ضميرية (ص: ٢٥٧)، جهود علماء الحنفية (١/٥٢٥)، المفيد في مهمات التوحيد (ص: ١٠)، عبد القادر عطا صوفي، دار الاعلام، ط١/٢٢٢هـ ٣٢٤٠ه. القول السديد في الرد على من أنكر تقسيم التوحيد (ص: ٢٢). شروط لا إله إلا الله ص ٤١٦، د. عواد بن عبد الله المعتق، الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، ط٢٦، العددان (١٠١)، ١٤١٤) – ١٤١٤/١٥١٨ه.

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّانِية



#### الجواب عن اعتراض أن النفي والإثباب مشترط في توحيد الألوهية دون الربوبية

إن قيل: إن النفي والإثبات مشترطان في توحيد الألوهية فقط لا في توحيد الربوبية، فالجواب من وجهين:

الوجه الأول: أن هذا يخالف نصوصكم أنتم التي ذكرتم أن أساليب الحصر ولاسيما أسلوب النفي والإثبات مشترطٌ في قسمي التوحيد كليهما الربوبية والألوهية، وهذه بعض نصوصكم:

- 1) فالتوحيد الكامل «متضمن لركنين أساسيين: نفي، وإثبات. فأما الإثبات فهو: إثبات ما يجب لله تعالى من الربوبية والألوهية... وأما النفي فهو: نفي مشاركة غير الله تعالى فيما يجب له»(١). اه. فهذا نصٌ صريحٌ في أن النفي والإثبات يجبّان في توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية على حد سواء.
- ۲) «الاعتقاد بأن الله هو وحده الخالق الرازق. . فلا خالق ولا رازق ولا رازق ولا مدبر . . غيره سبحانه (7) وقد سبق المزيد من هذه التعريفات (7) .
- ٣) وعرف الشيخ عبد الرزاق عفيفي التوحيد شرعاً بقوله: «أما شرعاً فيطلق على تفرُّد الله بالربوبية والإلهية، وكمال الأسماء والصفات»(٤).

<sup>(</sup>١) تقريب التدمرية (ص: ٦).

<sup>(</sup>٢) جهود علماء الحنفية (١/ ١١٥).

<sup>(</sup>٣) انظر (ص: ٢٤٥).

<sup>(</sup>٤) منهج الشيخ عبد الرزاق عفيفي وجهوده في تقرير العقيدة والرد على المخالفين (ص: ٥٧).

- المعنى الاصطلاحي للتوحيد: «... وهو إفراد الله تعالى بالربوبية والطاعة أو العبادة»(١).
- والتعريف العام للتوحيد هو: "إفراد الله تعالى بما يختص به في الربوبية وفي الإلهية وفي الأسماء والصفات، وهذا أشمل ما يقال في تعريف التوحيد»(۲).

الوجه الثاني - وهو الأهم -: أننا لو غضضنا النظر عن الوجه الأول، فافترضنا أنكم لم تشترطوا النفي والإثبات إلا في توحيد الألوهية، ولم فالسؤال: لماذا شرطتم النفي والإثبات والتوكيد في توحيد الألوهية، ولم تشترطوه في توحيد الربوبية؟ هل من دليل على هذه التفرقة؟ أم أنكم فرطتم في توحيد الربوبية فلم تجعلوا عليه ثواباً ولا عقاباً، ولم تشترطوا فيه أي شرط!! حتى مجرد النطق بما يعبر عنه ليس بشرط عندكم!!! بل حتى النطق بخلافه غير مضر عندكم، وذلك لتُدخلوا فيه العالمين أجمعين أكتعين أبصعين فتجعلوهم كلهم موحدين في الربوبية بمن فيهم فرعون الذي قال أنا ربكم الأعلى، والنصارى القائلين بأن ربهم وخالقهم عيسى عليهم السبق بيانه!!!

وأما توحيد الألوهية فتشددتم فيه فشرطتم ثمانية شروط فضلاً عن التلفظ بما يدل عليه وأن يكون بأسلوب النفي والإثبات بل لا بد أن يكون بلفظ «لا إله إلا الله» حصراً، ومن لم يأت بتلك الشروط فلا تنفعه كلمة التوحيد بل يكون كالحمار يحمل أسفاراً كما بيناه أيضا (٣)!!

<sup>(</sup>١) مدخل لدراسة العقيدة الإسلامية (ص: ١٠٥).

<sup>(</sup>٢) شرح كشف الشبهات لخالد المصلح (٦/١، ت.ش).

<sup>(</sup>٣) انظر (ص: ٢٣٧).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّانِية



# نص ابن تيمية على أن توحيد الربوبية لا بد فيه من نفي وإثبات وهو ما لا وجود له في آيات الباب

هذا وقد جمع ابن تيمية بين النفي والإثبات وبين التوكيد بكلمة «وحده» في قسمي توحيد الألوهية والربوبية، فقال: «وذلك أن الرجل لو أقر بما يستحقه الرب تعالى من الصفات ونزهه عن كل ما ينزه عنه وأقر بأنه وحده خالق كل شيء، لم يكن موحداً بل ولا مؤمناً حتى يشهد أن لا إله إلا الله فيقر بأن الله وحده هو الإله المستحق للعبادة، ويلتزم بعبادة الله وحده لا شريك له. . . »، إلى أن يقول: «فإن مشركي العرب كانوا مقرين بأن الله وحده خالق كل شيء وكانوا مع هذا مشركين) اه.

فلاحظْ كيف شرط ابن تيمية الحصر والقصر والتوكيد في كلا قسمي التوحيد، فذكر أن في توحيد الربوبية لا بد أن يقر بأنه تعالى «وحده خالق كل شيء»، وفي الألوهية ذكر أنه لا بد أن «يشهد أن لا إله إلا الله..».

فتحصّل مما سبق: أن ابن تيمية وأتباعه يرون أن التوحيد الشرعي لا بد في قسميه - الربوبية والألوهية - من الإثبات والنفي والتوكيد بكلمة «وحده» والنطق بذلك فعلاً لا تقديراً، أي أن ينطق بلسانه هذا النفي والإثبات والتوكيد ولا يكتفى بما في قلبه، فيقول لا رب ولا خالق ولا إله إلا الله وحده لا شريك له، فبذلك يكون موحداً في الربوبية، وأن من لم ينطق بذلك إثباتاً ونفياً وتوكيداً فلا عبرة بتوحيده لا في الربوبية ولا في الألوهية.

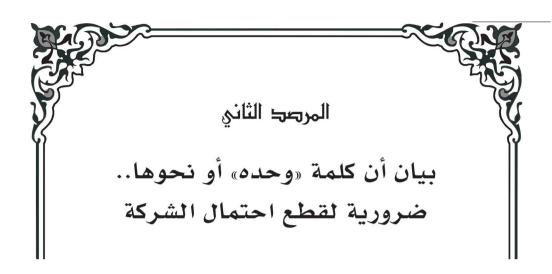
ومعلوم أن آيات الباب الثمانية ليس فيها لا إثبات ولا نفي ولا توكيد،

<sup>(</sup>۱) درء تعارض العقل والنقل (۱/ ۳۱۸۸).

وإذا كان الأمر كذلك فكيف اعتبرتم مجرد شهادة المشركين المستقبلية لله بأنه الخالق، اعتبرتم هذا توحيداً في الربوبية مع خلوِّه من أسلوب النفي والإثبات والتوكيد الذي كنتم قد شرطتموه أنتم بأنفسكم؟!

وبذلك نكون قد انتهينا من المرصد الأول وهو: أنه لا بد من كلمة «وحده» في توحيد الربوبية كما قرر ذلك السلفية أنفسهم في خمسة مواضع. لننتقل إلى المرصد الثاني بحول الله.

#### 



إن كلمة «وحده» ونحوها من أساليب الحصر موضوعة في اللغة لأجل قطع الشك باليقين؛ بمعنى قطع احتمال المشاركة، وذلك بالنص على الانفراد والحصر، فإن قلت: «مررتُ به وَحْدَه»، فكأنك قلت: «مررتُ به منفرداً»(١). وكأنك حين تقول: «جاء زيد وحده» قد قلت: جاء زيد إيحاداً؛ أي انفراداً؛ وأنت تريد: جاء زيد متوحِّداً؛ أي منفرداً»(٢). ف«وحده» حالٌ من فاعل «جاء» المستتر فيه، وهو معرفة بالإضافة إلى الضمير، فيؤوَّل بنكرةٍ من لفظه أو من معناه، أي: «متوحداً أو منفرداً»(٣).

ومعنى ذلك أن يونس (٤) يجعل «وحده» إذا قلت: «مررت به وحده»

<sup>(</sup>١) شرح المفصل لابن يعيش (٢/ ١٩)، دار الكتب العلمية، ط١/ ٢٠٠١م.

<sup>(</sup>٢) حاشية يوسف البقاعي على أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك لابن هشام (٢/ ٢٥٦)، دار الفكر.

<sup>(</sup>٣) شرح التصريح على التوضيح لخالد الأزهري (١/ ٥٧٨)، دار الكتب العلمية، ط١/ ٢٠٠٠م.

بمنزلة متوحِّداً ومنفرداً.. معناه على حياله في موضع الظَّرف... وأما مذهب سيبويه في «وحده» فالذي قاله المبرّد: إنه يحتمل أن يكون الفاعل والمفعول به ، أما كونه للمفعول به فهو أن تقول: مررت به وحده أي: منفرداً في مكانه لم يكن معه غيره. والآخر: أن تجعل قصدك إليه دون غيره؛ فتقول: مررت به وحده أي: لم أعتمد غيره في مروري. وكان الزجَّاج يذهب إلى أنَّ «وحده» مصدر هو للفاعل دون المفعول فإذا قلت: مررت به وحده، كأنك قلت: أفردته إفرادا»(١). ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُ وَ إِذَا دُعِي اللهُ وَصَفَاته »(٢).

فإذن كلمة «وحده» تقطع احتمال الشركة وتعين الحصر والانفراد سواء في الفاعل كما تقول: جاء زيد وحده، أو في المفعول كقولك: رأيت زيداً وحده، أو في المجرور، كما في قولك: مررت بزيد وحده، ولو أنك قلت هذه الجمل الثلاث دون كلمة «وحده» لاحتمل أن يكون جاء زيدٌ وحده، ويحتمل أنه جاء مع أخيه مثلاً، هذا مع أنك لم تذكر إلا زيداً في الجمل الثلاث، فالمفترض أنه جاء وحده وإلا لذكرت من جاء معه، ولكن هذا الفرض غير صحيح لأمور:

الأول: أنه معارَضٌ بفرض آخر، وهو أنه لو جاء وحده لقلتَ جاء وحده، فالقاطع للاحتمال هنا هو كلمة «وحده».

الثاني: يحتمل أن القائل: جاء زيد، إنما اقتصر على ذكر زيد وإن كان جاء غيره معه؛ لأغراض أو أسباب عديدة، منها أنه اقتصر عليه لأنه أهم

<sup>(</sup>۱) شرح كتاب سيبويه لأبي سعيد السيرافي (۲/ ۲۱٪)، تحقيق أحمد مهدلي، دار الكتب العلمية، ط۱/ ۲۰۰۸م. وانظر: همع الهوامع في شرح جمع الجوامع (۲/ ۳۰۳)، وإعراب القرآن وبيانه لدرويش(٥/ ٤٥٢).

<sup>(</sup>٢) حاشيتا القونوي وابن التمجيد على البيضاوي (١٧/ ٢٩)، طبعة العلمية.

#### الكافِئة الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



شخص جاء، أو لأن الناس كانت تنتظر مجيئه، أو لغير ذلك من الأغراض والنكت البلاغية الكثيرة.

#### ذكر الشيء لا ينفي ما عداه

الثالث وهو الأهم: أن القاعدة هي أن "تخصيص الشيء بالذكر لا يقتضي نفي الحكم عما عداه،" (۱) ، و «ذكر بعض أفراد العام الموافق له في الحكم لا يقتضي التخصيص عند الأكثرين (۲) ، ولذلك فإن «مفهوم اللقب. عند جمهور العلماء لا يدل على التخصيص ونفي الحكم عما عداه (۳) بمعنى أن «تعليق الحكم بالاسم العلم، نحو: قام زيد، أو اسم نوع، نحو: في الغنم زكاة، فلا يدل على نفي الحكم عما عداه، وقد نص عليه الشافعي (٤) «ومنع ذلك بُهتٌ واختراع على اللغات، إذ يلزم من أن يكون قوله: «زيد عالم» كفر؛ لأنه نفي للعلم عن الله وملائكته (٥).

وبالتالي فقوله تعالى ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ ليس قاطعاً في الدلالة على أنهم يعتقدون بأنه وحده الخالق، بل قولهم هذا محتمِلٌ للشركة وعدمه، والذي يقطع احتمال الشركة هو كلمة وحده، ونحوها من أساليب

<sup>(</sup>۱) نهاية الوصول في دراية الأصول لصفي الدين الأرموي الهندي (۱/ ٢٩٤)، تحقيق صالح اليوسف، المكتبة التجارية بمكة المكرمة، ط١/ ١٩٩٦ م.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط في أصول الفقه للزركشي (٤/ ٣٠٠)، دار الكتبي.

<sup>(</sup>٣) كشف الأسرار شرح أصول البزدوي لعبد العزيز البخاري الحنفي (٢/ ٢٥٣)، دار الكتاب الإسلامي.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط في أصول الفقه للزركشي (٥/ ١٤٨).

<sup>(</sup>٥) روضة الناظر وجنة المناظر لابن قدامة (٢/ ١١٦)، مؤسسة الريان، ط٢، ٢٠٠٢م. وانظر للاستزادة: الإحكام للآمدي (٢/ ٣٣٥)، و(٣/ ٩٥)؛ وشرح مختصر الروضة للطوفي (٢/ ٧٧١)؛ وأضواء البيان للشنقيطي (١/ ٣٥٥)؛ والإبهاج لابن السبكي (٢/ ١٩٤)، والبديع لابن الساعاتي (ص: ٢٤١)، دار الكتب العلمية.

الحصر، فتقول: «الله هو الخالق وحده»، أو «لا خالق إلا الله»، أو «إنما خالق الله»، ونحو ذلك من العبارات التي تتضمن أساليب الحصر والقصر والتي – بالمناسبة – أنتم أنفسكم شرطتموها للدلالة على التوحيد في الربوبية والألوهية، ومعلوم أن أساليب الحصر تلك ليس شيءٌ منها في آيات الباب الثمانية التي تحتجون بها على أن المشركين موحدون في الربوبية!!

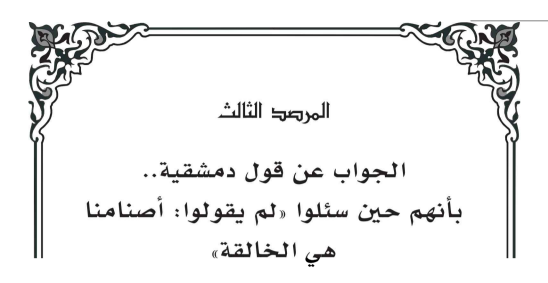
#### الإثبات المجرَّد قد يتطرق إليه الاحتمال

هذا وقد اعترف بعض السلفية بأن الإقرار أو الإثبات المجرد أي دون حصر وقصر: لا يفيد توحيداً لأنه يبقى محتملاً للشركة، فينقل ابن قيصر الأفغاني عن العلامة القاري مُقراً قوله: «هذه كلمة التوحيد التي دعت إليها الرسل كلهم؛ كما تقدم ذكره؛ وإثبات التوحيد لهذه الكلمة، باعتبار النفي والإثبات المقتضي للحصر، فإن الإثبات المجرد قد يتطرق إليه الاحتمال»(۱). اه.

فتأمل قوله «فإن الإثبات المجرد قد يتطرق إليه الاحتمال»، فهو تصريحٌ بأن مجرد إثبات وجود الله وأنه خالق، دون نفي وإثبات كقولنا: لا خالق إلا الله، أو إنما الخالق الله، أو دون توكيد بأنه الخالق وحده، أي أن من يقول: الله خالق، فإن هذا لا يفيد توحيداً في الربوبية والخالقية، لأن احتمال الشركة يتطرق إليه كما رأينا.

وهذا ينطبق على آيات الباب الثمانية من باب أولى، لأن هذه الآيات ليس فيها إقرارٌ محققٌ من المشركين بأن الله خالق، وإنما هم سيقولون ذلك إن سئلوا، أي أن غاية ما فيها إقرار مستقبلي معلق كما بسطناه مراراً.

<sup>(</sup>١) جهود علماء الحنفية في إبطال عقائد القبورية (١/١٥٢).



وأما قول دمشقية بأن المشركين لم ولن يقولوا بأن آلهتنا خالقة معك. وهذا قد يشير إليه قول النسفي في تفسيره: «﴿وَلَينِ سَأَلْتَهُم ﴾ أي المشركين ﴿مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَ اللَّهُ ﴾ لا الأصنام والملائكة ﴿فَأَنَّ يُؤْفَكُونَ ﴾ فكيف أو من أين يصرفون عن التوحيد مع هذا الإقرار »(١).

ونحوه قول الماتريدي: «وقوله: ﴿أَمَّن يُحِيبُ ٱلْمُضْطَرِّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوَءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ ٱلْأَرْضُ أَءِكَةُ مَّعَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا نَذَكَرُونَ ﴿ الله على السُوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ في الأرض على الصلة بقوله: (الله خير أما يشركون)؛ كأنه يقول: من يملك إجابة المضطر وكشف السوء عنه وجعلكم الخلفاء في الأرض خير، أمن لا يملك من ذلك شيئاً؟ فجواب ذلك أن يقولوا: بل الذي يملك ذلك خير ممن لا يملك ولا يقدر على ذلك».

أو يخرج على الوجهين اللذين ذكرتهما:

<sup>(</sup>۱) مدارك التنزيل وحقائق التأويل (٣/ ٢٨٤)، ونحوه في «البحر المديد في تفسير القرآن المجيد» (٥/ ٢٧٥)، الأساس في التفسير (٩/ ٥١٦٩).

أحدهما: أنكم تعلمون أن الذي يجيب المضطر ويكشف السوء هو الله تعالى، لا الأصنام التي تعبدونها، فكيف أشركتموها في الألوهية والعبادة؟!

والثاني: أنه إذا أجاب دعوة المضطر وكشف السوء والأحزان ومنع؛ فدل بقاء ذلك كله واتساق الأمر أنه واحد لا شريك له؛ فهذا على الثنوية، والأول على المشركين؛ لإشراكهم غيره في العبادة له وتسميته الإله»(١).

فجوابه من وجوه:

الوجه الأول: أن المشركين لم يقولوا شيئاً أصلاً.

الوجه الثاني: أن هذا معارض بأنهم لم يقولوا أيضاً: الله وحده هو الخالق.

الوجه الثالث: يحتمل أنهم قالوا الله هو الخالق على وجه التغليب. الوجه الرابع: إن المشركين نسبوا إلى أصنامهم التأثير في عدة آيات وفيما يلى بسط هذه الوجوه:

#### الوجه الأول: أن المشركين لم يقولوا شيئاً أصلاً

وبيانه أن آيات الباب مثل ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾، فيها جوابٌ افتراضيٌ وليس حقيقياً، أي أنه لم يقع منهم جوابٌ بعد، لأنه معلَّقٌ على شرطٍ بدليل قوله «ولئن»، فهو من باب «إن جئتني أكرمتك» كما سبق بيانه، والشرط - وهو سؤالهم - لم يقع أو لم يدل دليل على وقوعه كما سبق، وبالتالي فالجواب لم يقع، أي لم يقع قولهم بأن الله هو الخالق.

ولذلك حمل كثير من العلماء هذه الآيات على آية الميثاق والفطرة

<sup>(</sup>۱) تفسير الماتريدي «تأويلات أهل السنة» (۸/ ۱۲۸).

# الكافِية السَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



كما سبق بسطه، أي هذا الجواب منهم - وهو: ليقولن الله - هو حيث المبدأ قبل أن تتغير الفطرة بشركٍ ونحوه، والمشركون قطعاً تغيَّرت فطرتهم بنص حديث الفطرة نفسه.

أو أن معنى الآيات أنك لو سألتهم عن الخالق، وأقمت لهم الحجة فأعمَلوا عقولهم فيها وأنصفوا ليقولن الله، وإلا فلن يجيبوا بذلك، وإن أجابوا. . أجابوا مكرَهين، وهذا كله بسطناه في موضعه.

# الوجه الثاني: أن هذا معارَض بأنهم لم يقولوا أيضا: الله وحده هو الخالق

فإنه على التسليم بأنهم قالوا بأن الله هو الخالق، ولكن كما أنهم لم يقولوا أصنامنا هي الخالقة، ولا حتى هم قالوا: أصنامنا معه تعالى شريك في الخلق، فهم أيضا لم يقولوا بأن الله وحده هو الخالق. وإنما كلمة «وحده» هذه إضافة أو تقدير أو تبرع من ابن تيمية لهم كما سبق بسطه، ونحن كلامنا قبل التبرع!! هذا فضلا عن أن هذا التقدير لكلمة «وحده» يخالف منطوق خمس أو ست آياتٍ من القرآن كما ذكرنا مراراً.

# الجواب عن الاحتجاج بمفهوم اللقب على أن المشركين موحدون في الربوبية

قد يقال إن آيات الباب الثمانية دلت على أن المشركين سيقرون بأن الله هو الخالق لو سئلوا عنه، فدل بالمفهوم أنه لا خالق عندهم سواه.

قلنا: هذا يسمى بمفهوم اللقب، وهو ضعيف الحجية عند الأصوليين كما سبق بيانه (١)؛ لأن النص على الشيء لا ينفي ما عداه، كشهادتنا بأن

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٢٨٤).

محمداً رسول الله، فهذا لا ينفي الرسالة عن غيره من الرسل عليهم الصلاة والسلام، وكذا القول بأن الله خالقٌ أو إله، فهذا التعبير بحد ذاته لا ينفي خالقية أو ألوهية غيره.

ولكن قد يقال: نعم نحن نسلم بأن مفهوم اللقب ليس حجة، وأن النص على الشيء لا ينفي ما عداه، ولكن هذا قد يصح مع الكلام المبتدأ لا مع الجواب عن سؤال، بمعنى أن من قال: جاء زيد، أو زيد عالم، فهذا لا يدل بالضرورة على أنه هو فقط من جاء، وأنه هو العالم دون ما سواه، ولكن إن قيل من جاء؟ فقيل: زيد، فهذا يدل على حصر المجيء فيه، وإلا لكان الجواب كذبا أو خطأ على الأقل، وكذا يقال في آيات الباب فحينما سئل المشركون عن الخالق فأجابوا بأنه الله، ولم يذكروا سواه من الأصنام دل ذلك على أنهم يعتقدون أنهم وحده الخالق، بخلاف ما لو قالوا من تلقاء أنفسهم دون سؤال: الله خالق، فهذا نعم لا يدل على أنهم يحصرون الخالقية فيه تعالى.

قلنا: هذا غير مسلم لما يلي:

أولاً: أن مفهوم اللقب ليس بحجة سواء في الكلام المبتدأ أو في غيره.

فالأمر سيان في الكلام المبتدأ وفي الجواب عن السؤال، لأن المجيب هنا يمكن أن يكون اقتصر على ذكر «زيد» من باب التغليب على اعتبار أن مجيئه أو فعله هو الأهم والأكثر أثراً دون سواه، أو لأنه عرف بالقرائن أن السائل يريد بسؤاله العام أن يعرف خصوص مجيء زيد وفعله لا من سواه فجاء الجواب مقتصراً على ذكر زيد مراعاة لحال السائل، وكأن المجيب حين اقتصر على قول: زيد، جوابا عن سؤال: من جاء؟ ولم يذكر سواه ممن جاء أيضاً، أراد أن يقول لسائله: أنا أعلم أنك تسأل عن زيد بالتحديد، فاطمئن: قد جاء زيد.

# الصافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



وأيضا إن قيل: من طبخ هذا الطعام؟ فقلت: أمي، فيحتمل أنك تريد أن أمك بمفردها طبخت الطعام ولم يعنها أحد، ويحتمل أن أختك أعانتها في الطبخ كإيقاد نار أو جلب ماء أو تحريك طعام أو رش ملح ونحو ذلك، ولكن لم تذكر أختك لقلة أثرها، واقتصرت على ذكر أمك لعظيم أثرها، وذلك من باب التغليب كما سيأتي بسطه، وإنما الذي يقطع هذا الاحتمال أن تقول: أمي وحدها طبخت هذا الطعام.

لا يقال: لكن ثمة فارق بين المثال الذي ضربته وبين ما نحن فيه، إذ الله مطلق القدرة لا يحتاج من يشاركه أو يعينه على الخلق بخلاف الأم التي قد تحتاج من يشاركها في الطبخ أو يعينها. لأننا نقول: وهل كان المشركون يعتقدون بأن الله مطلق القدرة وأنه الغني عن الشركاء وعما سواه؟! هذا هو أصلا محل النزاع!!!

وكيف يعتقدون أنه مطلق القدرة؟! وهم استبعدوا قدرته تعالى على إحياء الموتى للبعث والنشور كما بسطناه (١) بل بعضهم شكك في وجوده أصلا ولذلك أقام الله عليهم الحجة كما في قال تعالى: ﴿أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بَل لَا يُوقِنُونَ ﴿ السَّمَو بِيانه (٢٥ - ٣٦ كما سيأتى بيانه (٢).

وبالتالي فإن جواب المشركين عن الخالق بأنه الله، إن قُدِّر أن الرسول عليه الصلاة والسلام سألهم عنه، وقُدِّر أنهم أجابوا بذلك، فهذا الجواب إن وقع فيحتمل أنهم أرادوا بأن الله وحده الخالق، ويحتمل أنهم أرادوا أن معه تعالى خالقِين آخرين، «فإن الإثبات المجرد قد يتطرق إليه الاحتمال»(٣) كما سبق بيانه.

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٩١).

<sup>(</sup>٢) انظر (ص: ٤١٦).

<sup>(</sup>٣) جهود علماء الحنفية في إبطال عقائد القبورية (١/١٥٢).

والذي يقطع الاحتمال أي احتمال الشركة هو كلمة وحده ونحوها من أساليب الحصر، بيد أن آيات الباب خالية من هذا التوكيد والحصر، بل دلت الآيات الأخرى أنهم رافضون لكلمة وحده إذا قرنت مع الله كما في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَحَدَهُ الشّمَأَزَتُ قُلُوبُ اللّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَحَدَهُ يَسْتَبْشِرُونَ اللّهُ وَالزمر: ١٤٥]، فكيف يُقدَّر وَإِذَا ذُكِرَ اللّهُم يَسْتَبْشِرُونَ الله [الزمر: ١٤٥]، فكيف يُقدَّر أنهم أرادوها - أي أردوا كلمة وحده - مع تصريحهم في آيات أخرى برفضها.

#### ثانياً: أن السؤال عن الخالق جاء بصيغة الحصر تارة ومن دونها تارة

# الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَّاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّانِية



# الله أثبت لنفسه الملك، ثم نفى عنه الشريك، وهذا يؤكد أن الإثبات المجرد لا يعني التوحيد

ومما يؤكد ما سبق هو أن ثمة آيات أخرى ينفي فيها تعالى الشريك له في المملك بعد أن يثبت له ملك السموات والأرض، وذلك كقوله تعالى: ﴿ قُلِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَنَ اللّٰهِ اللهِ اللهُ اللهُ

#### الوجه الثالث: يحتمل أنهم قالوا الله هو الخالق على وجه التغليب

أي أنه إن افترضنا أنهم سئلوا فعلاً عن الخالق فقالوا: «الله»، ولم يقولوا: أصنامنا خالقة مع الله تعالى، فيحتمل أنهم أرادوا أن الله هو الخالق على وجه التغليب، أي يعتقدون أن ثمة خالقين وأرباباً مع الله تعالى، ولكن يعتقدون أنه تعالى الخالق الأكبر والرب الأعظم، لأنهم كانوا يقولون «وهم في الجاهلية. . : إلهنا القديم والعتيق وإله الآلهة ورب الأرباب وغير ذلك مع كفرهم»(۱)، وقد أطلقت العرب على أصنامها أنها أرباب، كما أطلقت عليها

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٨/ ٥٠٩)، وانظر (٧/ ٤٥٨).

أنها آلهة، وقد سردنا في كتابنا «تنوير الرب الإله»<sup>(۱)</sup> شواهد شعرية ونثرية كثيرة على إطلاق كلمة الرب والأرباب على الصنم والأصنام عند العرب في الجاهلية.

لا يقال: نعم أطلقوا على أصنامهم أرباباً لكن بمعنى أنها آلهة معبودة لا خالقة، لأن الإله هو المعبود لا الخالق. وفي ذلك يقول ابن تيمية: "فإن إبراهيم عليه السلام سلك هذه السبيل لأن قومه كانوا يتخذون الكواكب أرباباً، يَدعونها ويسألونها، ولم يكونوا هم ولا أحد العقلاء يعتقد أن كوكباً من الكواكب خلق السماوات والأرض" (١). اهد. ويقول ابن عبد الوهاب: "ولذلك صارت العرب تطلق الرب على الإله، فسموا معبوداتهم أرباباً من دون الله لأجل ذلك أي لكونهم يسمون الله رباً بمعنى إلهاً (٣).

لا يقال هذا؛ لأننا نقول بل هم يعتقدون بوجود خالقٍ ومؤثرٍ سوى الله وهذا سردنا عليه في كتابنا الكبير أدلةً كثيرةً تفوق العشرين، وقد أقر بذلك ابن تيمية وأتباعه، فمثلا قال: «والمقصود أن كثيراً من أهل الشرك والضلال قد يضيف وجود بعض الممكنات أو حدوث بعض الحوادث إلى غير الله» (٤). اهد. وقال البدر: «قول أهل العلم عن المشركين بأنّهم يعترفون بتوحيد الربوبية ليس المراد به أنّهم اعترفوا بهذا القسم من التوحيد على التمام والكمال. . . إذ منهم من وجد عنده حتى الشرك في الربوبية، ومنهم من آمن ببعض خصائص الربوبية دون بعض (٥). اهد. وقد سبق أن

<sup>(</sup>١) تنوير الرب الإله (ص: ١٥١)، ط١.

<sup>(</sup>٢) اقتضاء الصراط المستقيم (٢١/ ٣٤)، طبعة عالم الكتب.

<sup>(</sup>٣) عقيدة محمد بن عبد الوهاب السلفية وأثرها في العالم الإسلامي (١/٣٧٦).

<sup>(</sup>٤) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٩/٣٤٧).

<sup>(</sup>٥) القول السديد في الرد على من أنكر تقسيم التوحيد (ص: ٧٧).

# الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّانِية



سردنا نصوصا مماثلة لذلك(١).

ولا يقال أيضاً: نعم هم يعتقدون بوجود تأثيرٍ لآلهتهم ولكن هذا يقع بإذن الله عندهم، لأنهم يتصورون أن الله فوَّض لتلك الآلهة تدبيراً وتأثيراً جزئياً لبعض الأمور، لأننا نقول: هذا أيضاً أثبتنا بطلانه (٢)، وبيَّنَا أنهم يعتقدون بتأثير الأصنام والكواكب وغيرها من غير إذن الله، وقد نقلنا قول ابن القيم من أن الله: «نفى الشفاعة الشركية التي كانوا يعتقدونها وأمثالهم من المشركين وهي شفاعة الوسائط لهم عند الله في جلب ما ينفعهم ودفع ما يضرهم بذواتها وأنفسها بدون توقف ذلك على إذن الله ومرضاته لمن شاء أن يشفع فيه الشافع»(٣). اه.

إذن فالمشركون يعتقدون بوجود أرباب وأشياء مؤثرة بدون إذن الله، وبالتالي فلا يبعد أنهم حين سئلوا عن الخالق فقالوا: الله، ولم يقولوا أصنامنا خالقة مع الله تعالى، يحتمل أن ذكروا الله فقط على وجه التغليب، أي أنهم كانوا يعتقدون بوجود تأثير ما وخلق ما لغير الله، وإن كان تأثير الله أعظم وأكثر عندهم، ولذا هو عندهم رب الأرباب والرب الأعظم والخالق الأكبر، فمن ثم حين سئلوا عن الخالق ذكروا أنه الله، دون أن يذكروا الأصنام والكواكب، وذلك على وجه التغليب، أي لأن الله أكثر أثراً وأعظم خلقاً مما سواه فاقتصروا على ذكره دون ما سواه من باب التغليب، فما هو التغليب؟ هذا ما سنبحثه الآن بحول الله.

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٤٠).

<sup>(</sup>۲) انظر (ص: ۲۹۹–۶۶۹).

<sup>(</sup>٣) مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة لابن القيم (٢/ ٢٦٩)، دار الكتب العلمية، بيروت. وانظر: مفتاح دار السعادة طبعة عالم الفوائد (٣/ ١٥٩٢).

#### الكلام عن باب التغليب

#### أولاً: تعريف التغليب وأنواعه وأغراضه البلاغية

باب التغليب هو من أبواب البلاغة، ويُعرَّف بأنه «إعطاء أحد المتصاحبين في اللفظ، أو المتشاكلين المتشابهين في بعض الصفات، أو المتجاورين أو نحو ذلك حكم الآخر، ومن فوائده الإيجاز في العبارة. . ويكون التغليب في أمور كثيرة، منها: تغليب المذكر على المؤنث، وتغليب الكثير على القليل، وتغليب المعنى على اللفظ، وتغليب المخاطب على الغائب، وتغليب أحد المتناسبين أو المتشابهين أو المتجاورين على الآخر، وتغليب العقلاء على غيرهم، إلى غير ذلك من أمور»(١).

ومن ذلك «طريق التغليب والاكتفاء عن الفعلين بفعل واحد يتضمنهما، وهو معروف من لغة العرب، بل وغيرها من الأمم، كقول الشاعر:

علفتها تبنا وماء باردا حتى غدت همالة عيناها وقول الآخر:

ورأيت زوجك قد غدا متقلدا سيفا ورمحا»(٢)

ومن ذلك أن «جمع «الذين» لا يختص به المؤنث، وإن جاز إطلاقه عليهن مع الذكور تغليبا» (٣)، فقد «ذكر الله عز وجل في القرآن الذين آمنوا والذين كفروا في نصوص كثيرة، ويدخل المؤمنات في الذين آمنوا،

<sup>(</sup>١) البلاغة العربية لحبنكة (١/ ٥١٠).

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد في هدي خير العباد (١٢٣/٤).

<sup>(</sup>٣) زاد المعاد في هدى خير العباد (٣٩٦/٢).

# الكافية الشَّافِية لِنَة خِن السِّدِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



والكافرات في الذين كفروا، لأن الاقتصار في اللفظ على المذكورين قد كان على سبيل التغليب»(١).

ومن أمثلة ذلك قوله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ اِلْمَلَتَهِكَةِ إِنِي خَلِقُ بَشَرًا مِن طِينِ وَمِي فَقَعُوا لَهُ سَيجِدِينَ ﴿ فَسَجَدَ الْمَلَتَهِكَةُ كُلُّهُم فَا فَإِذَا سَوَيْتُهُ وَنَفَخُتُ فِيهِ مِن رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَيجِدِينَ ﴿ فَسَجَدَ الْمَلَتَهِكَةُ كُلُّهُم الْمَعُونَ ﴿ فَإِنَا إِنْلِيسَ السَّتَكُبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَثيرِ على حاء في هذا النص وأشباهه ذكر الملائكة دون ذكر من كان معهم من الجن على سبيل تغليب الكثير على القليل، فالذين كانوا مع الملائكة من الجن داخلون في عموم الأمر بالسجود لآدم، دل على هذا استثناء إبليس، فقد كان من الجن ففسق عن أمر ربه، ولو لم يكن الجن الذين كانوا مع الملائكة مأمورين بالسجود لما استثناه الله من عموم المأمورين به إذ لم يسجد» (٢٠).

أي إن الله اقتصر على ذكر الملائكة حين قال «وإذ قال ربك للملائكة»، ولم يقل: وإذ قال ربك للملائكة والجن؛ لأن إبليس من الجن وكان مأموراً بالسجود ولذا لُعن حينما استكبر عن السجود، لكن لم يُذكر الجن هنا وذكرت الملائكة فقط من باب التغليب؛ لأنهم كانوا أكثر من الجن بل لم يكن حاضراً منهم أحد سوى إبليس.

وكذا هنا في آيات الباب الثمانية، فيمكن أن يقال: لمَّا كان التأثير الأكبر عند المشركين لله اقتصروا على ذكر الله حين سئلوا عن الخالق، لا لأنهم موحدون في الربوبية، وإنما لأن ما سواه تأثيره أقل، وهذا من باب تغليب الكثير على القليل كما سبق.

<sup>(</sup>١) البلاغة العربية لحبنكة (١/ ٥١٠).

<sup>(</sup>٢) البلاغة العربية (١/ ٥١١).

## ثانياً: أمثلةٌ أخرى من القرآن على التغليب عند المفسرين

ويسمى أيضا الاكتفاء بذكر أحد الشيئين عن الآخر، قال الزركشي: «الاكتفاء: وهو أن يقتضي المقام ذكر شيئين بينهما تلازم وارتباط فيكتفى بأحدهما عن الآخر. وأمثلة هذا القسم كثيرة، كقوله تعالى: ﴿وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي النَّيْلِ وَالنَّهَارِّ﴾. فإنه قيل: المراد: «وما تحرك» وإنما آثر ذكر السكون لأنه أغلب الحالين على المخلوق من الحيوان والجماد، ولأن الساكن أكثر عدداً من المتحرك، أو لأن كل متحركٍ يصير إلى السكون، ولأن السكون هو الأصل والحركة طارئة.

وقوله: ﴿ بِيكِكَ ٱلْخَيْرُ ﴾ تقديره: «والشر»، إذ مصادر الأمور كلها بيده جل جلاله وإنما آثر ذكر الخير لأنه مطلوب العباد ومرغوبهم إليه أو لأنه أكثر وجوداً في العالم من الشر ولأنه يجب في باب الأدب ألا يُضاف إلى الله تعالى كما قال عليه السر ليس إليك» (۱)

ومنه أيضاً قوله ﴿وَأُوحِى إِلَى هَلَا ٱلْقُرْءَانُ لِأَنْذِرَكُم بِهِ ﴾ «أي بالقرآن واكتفى بذكر الإنذار عن ذكر البشارة» (٢). لأنه مصرَّح به في موضع آخر (٣)، ومنه قوله تعالى: ﴿إِنِ ٱمْرُقًا هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدُّ ﴾، أي ليس له ولدٌ ولا والدٌ، فاكتفى بذكر أحدهما (٤)، «بدليل أنه أوجب للأخت النصف وإنما يكون ذلك مع فقد الأب لأنه يسقطها (٥).

ومنه قوله: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجْوَىٰ ثَلَثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن (٣/١١٨)، الإتقان في علوم القرآن (٢/١٦٣).

<sup>(</sup>۲) تفسير البيضاوي (ص: ۳۹۸).

<sup>(</sup>٣) البحر المديد في تفسير القرآن المجيد لابن عجيبة (٢/ ١٠٥)، تحقيق أحمد رسلان.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي (٦/ ٢٨).

<sup>(</sup>٥) الإتقان في علوم القرآن (٢/ ١٦٤).

# الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْمِيّة بِأَيَاتِ «وَأَمْنِ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمانِية



سَادِسُهُمْ ﴾: المعنى غير مصمود والعدد غير مقصود لأنه تعالى إنما قصد وهو أعلم أنه مع كل عدد قل أو كثر، يعلم ما يقولون سرا وجهرا ولا تخفى عليه خافية، فمن أجل ذلك اكتفى بذكر بعض العدد دون بعض»(١).

ومنه قوله تعالى ﴿وَالَّذِى فَلَارَ فَهِدَىٰ ﴿ اللهِ الفراء: «أَي قَدَّر، فهدى وأَضل، فاكتفى بذكر أحدهما، كقوله تعالى: ﴿سَرَبِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ ﴿ (٢). والحكمة أن «الخطاب للعرب وبلادهم حارة والوقاية عندهم من الحر أهم لأنه أشد من البرد عندهم " (٣).

وقال الرازي عند قوله تعالى في سورة «الفتح»: «﴿ لِلُدُخِلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ جَرِى مِن تَعَبِّهَا ٱلْأَنْهَرُ ... قال هاهنا وفي بعض المواضع المؤمنين ودخلت المؤمنات فيهم والمؤمنات وفي بعض المواضع اكتفى بذكر المؤمنين ودخلت المؤمنات فيهم كما في قوله تعالى ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ، وقوله تعالى ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ فيها في قوله في المواضع التي فيها ما يوهم اختصاص المؤمنين بالجزاء الموعود به مع كون المؤمنات يشتركن معهم ذكرهن الله صريحاً ، وفي المواضع التي ليس فيها ما يوهم ذلك اكتفى بدخولهم في المؤمنين » .

وقال ابن كثير عند قوله تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَقِهِمْ أَغُلَالًا فَهِىَ إِلَى الْأَذْقَانِ فَهُم مُّقْمَحُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّاللَّاللَّا الللّلْمُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلّ

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي (١٧/ ٢٩٠).

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي (۲۰/۲۱).

<sup>(</sup>٣) البرهان في علوم القرآن (٣/ ١١٨)، ولكن عقّب الزركشيُّ ذلك بقوله: «والحق أن الآية ليست من هذا القسم فإن البرد ذكر الامتنان بوقايته قبل ذلك صريحا في قوله: ﴿وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا﴾». ثم ذكر أمثلة أخرى.

<sup>(</sup>٤) مفاتيح الغيب (٢٨/ ٦٩)، طبعة دار إحياء التراث العربي.

فما أدري إذا يممت أرضا أريد الخير أيهما يليني أالخير الذي لا يأتليني (١)

فاكتفى بذكر الخير عن ذكر الشر لما دل السياق والكلام عليه، وكذا هذا، لما كان الغل إنما يعرف فيما جمع اليدين مع العنق، اكتفى بذكر العنق عن اليدين»(۲).

ومنه قوله تعالى ﴿وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمُ أَنَّكُمُ تُكَذِّبُونَ ﴿ الواقعة: ٨٢]، يقول ابن بطال: «المراد وتجعلون رزقكم الذي رزقكم من الغيث الذي به حياتكم ووجب به عليكم شكر ربكم تكذيبكم به، فاكتفى بذكر الرزق من ذكر الشكر؛ إذ كان معلوماً أن من رزق إنساناً، فقد اصطنع إليه معروفا يستوجب به الشكر»(٤).

<sup>(</sup>۱) كذا وقع "يأتليني" في تفسير ابن كثير، وكذا هو في تفسير الطبري "جامع البيان" طبعة دار التربية والتراث (۲۰/ ۹۳)، ووقع في كتب التفسير الأخرى مثل "الدر المصون في علوم الكتاب المكنون" (۷/ ۳۲۷): "أم الشر الذي هو يبتغيني"، وكذا هو في "البحر المحيط في التفسير" (۷/ ۲۰)، وكذا تفسير القرطبي "الجامع لأحكام القرآن" (۱۲۰/ ۱۲۰).

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير (٦/ ٥٦٤)، تحقيق سلامة.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير (٦/٧).

<sup>(</sup>٤) شرح صحيح البخاري لابن بطال (٣/ ٢٩).

# الحكافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّانِية



#### عكس التغليب والاكتفاء..

# نحو: ﴿ يَغَرُّحُ مِنْهُمَا ٱللَّؤُلُو ۗ وَٱلْمَرْجَاكُ ۞

هذا ويوجد في اللغة عكس التغليب والاكتفاء، فإذا كان التغليب أن يُكتفى بذكر أحد الشيئين عن الآخر، فعكسه أن يُنسب الفعل إلى اثنين، ويكون الفاعل أحدهما!!!

وفي ذلك يقول الزركشي: «قد يثنَّى الضمير ويعود على أحد المذكورين كقوله تعالى: ﴿ يَغُرُّهُ مِنْهُمَا ٱللَّؤُلُوُ وَٱلْمَرْجَاتُ ﴿ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهُ عَرْبُهُمَا ٱللَّؤُلُوُ وَٱلْمَرْجَاتُ ﴿ اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ الفتى » (١).

ونحوه قول السيوطي: «ومن سنن العرب أن تَنْسُب الفعل إلى اثنين وهو لأحدهما، نحو: ﴿مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ ﴾ إلى قوله: ﴿يَغْرُجُ مِنْهُمَا ٱللَّؤُلُوُ وَٱلْمَرْجَاتُ ﴿ الْمَدْبِ » (٢).

ثالثاً: مطلب أمثلة من السنة على التغليب

قال ابن حجر عند حديث: «فوالذي نفسي بيده، لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده»: «وهل تدخل الأم في لفظ الوالد إن أريد به من له الولد فيعم، أو يقال اكتفي بذكر أحدهما كما يكتفى عن أحد الضدين بالآخر؟ ويكون ما ذكر على سبيل التمثيل والمراد الأعزة، كأنه قال أحب إليه من أعزته، وذِكر الناس بعد الوالد والولد من عطف العام على الخاص وهو كثير»(٣).

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن (٤/ ٣٢).

<sup>(</sup>٢) المزهر في علوم اللغة وأنواعها (١/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٣) فتح الباري لابن حجر (١/ ٥٩).

وقال أيضاً عند حديث «لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»: «قوله: «أنبيائهم» بإزاء المجموع من اليهود والنصارى، والمراد الأنبياء وكبار أتباعهم فاكتفى بذكر الأنبياء، ويؤيده قوله في رواية مسلم من طريق جندب: كانوا يتخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد»(١).

وقال أيضاً عند حديث «إن في الجنة باباً يقال له الريان، يدخل منه الصائمون يوم القيامة»: «مشتقٌ من الري وهو مناسبٌ لحال الصائمين، وسيأتي أن من دخله لم يظمأ، قال القرطبي: اكتفي بذكر الري عن الشبع لأنه يدل عليه من حيث أنه يستلزمه، قلت: أو لكونه أشق على الصائم من الجوع»(٢).

وقال أيضاً عند حديث: «حتى إذا فرغ الله من القضاء بين عباده وأراد أن يخرج من النار من أراد أن يخرج ممن كان يشهد أن لا إله إلا الله أمر الملائكة أن يخرجوهم»: «قوله: «ممن كان يشهد أن لا إله إلا الله»، قال القرطبي: لم يذكر الرسالة إما لأنهما لما تلازما في النطق غالباً وشرطاً اكتفى بذكر الأولى، أو لأن الكلام في حق جميع المؤمنين، هذه الأمة وغيرها، ولو ذكرت الرسالة لكثر تعداد الرسل، قلت الأول أولى»(٣).

وقال المناوي عند حديث الشيخين «إن في الصلاة شغلاً»: «قال القرطبي: اكتفى بذكر الموصوف عن الصفة، فكأنه قال: شغلاً كافياً أو مانعاً من الكلام وغيره»(٤).

<sup>(</sup>١) فتح الباري لابن حجر (١/ ٥٣٢).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري لابن حجر (١١١/٤).

<sup>(</sup>٣) فتح الباري لابن حجر (١١/ ٤٥٥).

<sup>(</sup>٤) فيض القدير - العلمية (٢/ ٥٩٧).

# الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّمَانِية



#### رابعاً: في أمثلة من التغليب عند ابن تيمية وأتباعه

قال ابن تيمية في مسألة مسح الرجلين في الوضوء: «وأيضاً فإن المسح الخاص هو إسالة الماء مع الغسل فهما نوعان: للمسح العام الذي هو إيصال الماء ومن لغتهم في مثل ذلك أن يكتفى بأحد اللفظين كقولهم:

علفتها تبناً وماءً باردا والماء سقيٌ لا علف وقوله:

ورأيت زوجك في الوغى متقلداً سيفاً ورمحا والرمح لا يتقلد.

ومنه قوله تعالى ﴿ يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلَدَنُ ثُخُلَدُونُ ﴿ يَأْكُولِ وَأَبَارِينَ وَكَأْسِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَحُورٌ عِينٌ ﴿ فَيَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَدَكُ التَّفِي بِذَكْرِ أَحِدِ اللَّفظينِ وإن كان مراده الغسل ودل عليه قوله: ﴿ إِلَى ٱلْكَعّْبَيْنَ ﴾ والقراءة الأخرى مع السنة المتواترة » (١).

وقال أيضاً: "وفي ذكر المسح على الرجلين تنبيه على قلة الصب في الرجل، فإن السرف يعتاد فيهما كثيرا، وفيه اختصار للكلام، فإن المعطوف والمعطوف عليه إذا كان فعلاهما من جنس واحد اكتفي بذكر أحد النوعين، كقوله: علفتها تبنا وماء باردا حتى غدت همالة عيناها والماء يسقى، لا يقال: علفت الماء، لكن العلف والسقي يجمعهما معنى الإطعام. وكذلك قوله:

ورأيت زوجك في الوغى متقلداً سيفاً ورمحا

أي: ومعتقِلاً رمحاً، لكن التقلد والاعتقال يجمعهما معنى الحمل.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنُّ نُخَلَّدُونَ ۚ ۞ ﴾ ، ﴿ بِأَكْوَابِ وَأَبَارِيقَ وَكَأْسِ

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٢١/ ١٣٣).

مِن مَعِينِ ﴿ هُ اللَّهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ ال

وقال ابن القيم: «قالوا: وقد قال تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْمُرِيضِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْمُريضِ الْمُبناء لأنها بُيُوتِ عَلَيْكُمْ أَوْ بُيُوتِ أُمَّهُ عَرَجُمُ ﴿ [النور: ٦١]، ولم يذكر بيوت الأبناء لأنها داخلة في بيوتهم أنفسهم، فاكتفى بذكرها دونها، وإلا فبيوتهم أقرب من بيوت من ذكر في الآية (٢٠).

# خلاصة التغليب، ومحل الشاهد منه في آيات الباب الثمانية

وهكذا نكون استعرضنا أمثلةً كثيرةً من الكتاب والسنة والشعر والنثر في باب التغليب، وهو أن يُقتصر أو يُكتفى بذكر أحد الشيئين عن الآخر، وهذا كله يؤيد القول بأن آيات الباب الثمانية ربما تكون من باب التغليب، بمعنى أن المشركين لو سئلوا عن الخالق لقالوا هو الله، ولم يذكروا أصنامهم من باب التغليب كما في الأمثلة السابقة، أي غلّبوا ذكر الله، لأن الله عندهم أعظم خلقاً وأكبر أثراً من أصنامهم، أي أنهم في نهاية المطاف يعتقدون لأصنامهم تأثيراً ما وإلا لما عبدوها أصلاً – كما سيأتي –.

وهذا أحد الأجوبة عن قول دمشقية وهو أنهم قالوا: الله خالقنا و «لم يقولوا: أصنامنا هي الخالقة»، وخلاصته أنهم ربما قالوا ذلك من باب التنزُّل، وإلا فالمشركون لم يقولوا: الله خالقنا،

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية (٤/ ١٧٤).

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين عن رب العالمين (١/ ٨٨).

# الكافية الشَّافِية لِنَقْضِ السِيدَلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّمَانِية



وإنما سيقولون ذلك إن سألهم وأنصفوا وأذعنوا كما سبق تقريره.

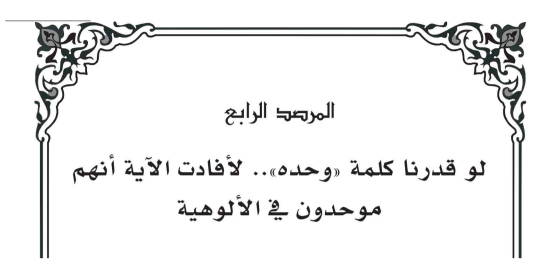
# الوجه الرابع: إن المشركين نسبوا إلى أصنامهم التأثير في عدة آيات

فالمشركون إن لم يذكروا أن أصنامهم خالقة أو مؤثرة مع الله هنا في آيات الباب حين سئلوا عن الخالق: فقد ذكروا تأثيراً لأصنامهم في آيات أخرى: كقوله تعالى: ﴿وَاتَّغَذُواْ مِن دُونِ اللّهِ ءَالِهَةً لِيَكُونُواْ لَهُمْ عِزَا اللهِ السّهِ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ عَالِهَةً لَعَلّهُمْ يُنصَرُونَ الله السّه الكبير. وكقوله ﴿وَاتَّغَذُواْ مِن دُونِ اللّهِ عَالِهَةً لَعَلّهُمْ يُنصَرُونَ الله السّه الكبير.

ومنها قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيكَرِهِم بِغَيْرِ حَقِّ إِلَّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا الله وحده الله وحده الله وحده الله وحده الله وحده الله وحده لا شريك له (۱)، وهذا دليلٌ على أنهم غير موحدين في الربوبية، ولا هم مقرُّون أصلاً بمقولة «ربنا الله»!! وإلا لما أخرجوا المؤمنين بسبب قولهم: ربنا الله!! وهذا ظاهرٌ جداً - كما بسطناه هناك -.

総 総 総

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري (۱۸/ ٦٤٦).



إن أبيتم إلا تقدير كلمة وحده في آية ﴿وَلَين سَأَلْتَهُم مَّنَ خُلَقَهُمْ لِيَقُولُنَ الله وحده! الله ومثيلاتها، أو لو سلمنا أن ظاهر الآية هو أنهم ليقولن الله وحده! أو أن هذا هو المراد! فهذا سوف يضركم لأنه سوف يؤدي إلى أنهم موحدون في الألوهية؛ لأن «الله أصله إلاه»(۱) إذ «الله: هو المألوه المعبود، ذو الألوهية»(۱)، «فحذفت الهمزة وعوض عنها الألف واللام»(۱)، «فالإله: هو المعبود وهو الله سبحانه»(٤)، واختاره ابن القيم حيث قال: «ولهذا كان القول الصحيح أن الله أصله الإله، كما هو قول سيبويه وجمهور أصحابه، إلا مَن شذ منهم»(٥)، وقد بسطنا ذلك في كتابنا تنوير الرب الإله(٢).

<sup>(</sup>۱) الصحاح للجوهري (۲/۲۲۳) ونصه: «ومنه قولنا «الله» وأصله إلاه على فِعال، بمعنى مفعول، لأنه مألوه أي معبود».

<sup>(</sup>٢) تفسير أسماء الله الحسنى للسعدى (ص: ١٦٤).

<sup>(</sup>٣) أنوار التنزيل وأسرار التأويل (٢٦/١).

<sup>(</sup>٤) عقيدة التوحيد في القرآن الكريم (ص: ٧٦).

<sup>(</sup>٥) بدائع الفوائد (٢/ ٧٨٢).

<sup>(</sup>٦) تنوير الرب الإله (ص: ٦٦).

# الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّانِية



# تأويل: ﴿ وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَوَتِ وَفِي اَلْأَرْضِ ﴾، أي: وهو المألوه فيهما

ولذا قيل في قوله تعالى ﴿وَهُو اللّهُ فِي السّمَوَتِ وَفِي الْأَرْضِ ﴾ [الأنعام: ٣] أنه يحتمل «أن المعنى وهو الإله أي: المعبود بحق في السموات والأرض» (١) أو «وهو المألوه في السموات وفي الأرض» (٢) إذ «الكلام مستأنف مسوقٌ للتنبيه على صفات الألوهية التي لا يستحقها غيره» (٣) ، وهذا «قرره أئمة العلم أنه المعبود في السموات والأرض» (٤) ، منهم الإمام أحمد حيث ذكر أن معناها: «هو إله من في السماوات وإله من في الأرض (٥) ، يؤيده «قوله عز وجل: ﴿وَهُو النّبَى فِي السّمَاوات وإله من في الأرض (١) ومعناه ذو الألوهية التي لا تنبغي إلا له ، ومعنى أله يأله إلهة عبد يعبد عبادة فالله المألوه أي: المعبود» (٢) .

بل يؤيده مطلع السورة إذ قوله ﴿وَهُوَ اللّهُ فِي السَّمَوَتِ وَفِي اَلأَرْضِ ... هذا صلة قوله: ﴿اللّهُ لِلّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الله عن في السماوات وإله من في الأرض لم يشركه أحد في خلقهما، كان إله من في السماوات وإله من في الأرض لم يشركه أحدٌ في الوهيته، ولا في ربوبيته (٧).

<sup>(</sup>١) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن (١/ ٣٠).

<sup>(</sup>٢) شرح العقيدة الواسطية للعثيمين (١/ ٣٨).

<sup>(</sup>٣) إعراب القرآن وبيانه (٣/ ٦٤).

<sup>(</sup>٤) غاية الأماني في الرد على النبهاني (١/ ٥٢٢).

<sup>(</sup>٥) الجامع لعلوم الإمام أحمد - العقيدة (٣٠٣/٣)، درء تعارض العقل والنقل (٦/ ١٤٠)، ط٢، الناشر: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية. بيان تلبيس الجهمية في تأسيس بدعهم الكلامية (٥/ ١٠٨)، ط١، الناشر: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف.

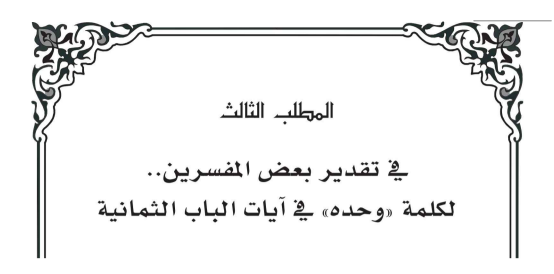
<sup>(</sup>٦) معارج القبول بشرح سلم الوصول (١/ ٦٧).

<sup>(</sup>٧) تفسير الماتريدي «تأويلات أهل السنة» (٤/ ١٥).

٣٠٧

وإذا كان «الله» معناه الإله أو المألوه، فيكون معنى الآية السابقة هو: ولئن سألتهم من خلقهم ليقولن الإله وحده، على اعتبار أنكم تقولون بأن المراد بها: ليقولن الله وحده، وعليه فهم موحدون في الألوهية!! وهذا خلاف مذهبكم القائل بأنهم موحدون في الربوبية مشركون في الألوهية!! فانقلبت الآية ضدكم!!

**総 総 総** 



قد يقال: إن ما قدّره ابن تيمية من كلمة «وحده» في آيات الباب الثمانية سبقه ولحقه في ذلك كثير من المفسرين، وذلك كالواحدي والبقاعي، وبعضهم فهم من تلك الآيات أن المشركين كانوا مقرِّين بأن الله وحده هو الخالق، وإنما أشركوا في عبادته كما صرح بذلك الطبري والرازي وابن كثير، بل روي ذلك عن ابن عباس ومقاتل بن سليمان أيضاً، وقال به بعض الباحثين المعاصرين مثل جواد علي في تاريخه، وفيما يلي سرد نصوص هؤلاء العلماء من السلف والخلف الذين قدَّروا كلمة وحده، ثم نجيب عنها مفصلاً لاحقاً بحول الله:

#### أولاً: ما رُويَ عن ابن عباس

ورد في بعض التفاسير عند قوله تعالى ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكُثُرُهُم بِاللّهِ إِلّا وَهُم مُشْرِكُونَ شَكَ أَن ابن عباس قال بأن: «أهل مكة قالوا: «الله ربنا وحده لأ شريك له، والملائكة بناته – فلم يوحدوا بل أشركوا(١) – وقال عبدة

<sup>(</sup>۱) جملة «فلم يوحدوا بل أشركوا «وقعت هكذا في تفسير الفخر الرازي وتفسير الخطيب الشربيني، ولا وجود لها في تفسير مراح لبيد، ووقع بدلها في تفسير الواحدي «فلم يؤمنوا». والله أعلم.

الأصنام: ربنا الله وحده، والأصنام شفعاؤنا عنده، وقالت اليهود: ربنا الله وحده وعزير ابن الله. وقالت النصارى: المسيح ابن الله. وقال عبدة الشمس والقمر: ربنا الله وحده وهؤلاء أربابنا، وقال المهاجرون والأنصار: ربنا الله وحده لا شريك له»(١). اه.

فقوله في هذه الرواية: وقال عبدة الأصنام: «ربنا الله وحده والأصنام شفعاؤنا عنده» صريحٌ بأنهم كانوا يقولون بوحدانية الله في الربوبية، وأنهم أشركوا في الشفاعة وهو ما يسميه ابن تيمية بـ «توحيد الألوهية».

وثمة رواية أخرى عن ابن عباس وهي أنه قال في قوله تعالى ﴿فَأَنَّ وَثَمَةُ رَفِّكُونَ ﴾: «فكيف يكذبون بتوحيدي»، وهذه الرواية بحد ذاتها ليس فيها نسبة التوحيد للمشركين، بل على العكس فيها أنهم يكذّبون بالتوحيد، فلا تحتاج إلى نظر، وإنما الذي يحتاج إلى نقاشٍ ونظرٍ هو شرح الواحدي لها الذي سيأتي، على كلّ سنعلق على كلام ابن عباس هذا بشكلٍ مستقل، ثم نناقش كلام الواحدي حوله لاحقاً بحول الله.

#### ثانياً: قول مقاتل بن سليمان

فقد جاء في تفسيره عند قوله تعالى ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لِيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّ يُؤْفَكُونَ ﴿ آلَهُ اللهِ العنكبوت: ٦١]: ﴿ فَوْفَكُونَ ﴿ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَ اللهُ فَأَنَّ يُؤْفَكُونَ ﴿ آلَهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

وجاء في تفسيره أيضاً عند قوله تعالى: ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَى يُؤْفَكُونَ ﴿ اللِّهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

<sup>(</sup>۱) السراج المنير للخطيب الشربيني (۲/ ۱٤۱)، وهو أيضاً في تفسير الواحدي، وتفسير مراح، وتفسير الفخر الرازي – كما سيأتي –.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان (٣/ ٣٨٩).

# الكافية الشَّافِية لِنَهُ إِن السِّدِلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَّاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



يكذبون بأنه واحدٌ لا شريك له، وأنتم مقرُّون أن الله خالق الأشياء وخلقكم، ولم يشاركه أحد في ملكه فيما خلق؟ فكيف تعبدون غيره؟ (١). اه.

#### ثالثاً: نص الطبري

حيث ينقل عن مجاهد أنه قال في قوله تعالى ﴿وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ﴾: 
«يقول: وأنتم تعلمون أنه لا ندَّ له في التوراة والإنجيل»، ثم يقول الطبري معقبًا: وأحسب أن الذي دعا مجاهداً إلى هذا التأويل، وإضافة ذلك إلى أنه خطاب لأهل التوراة والإنجيل دون غيرهم، الظن منه بالعرب أنها لم تكن تعلم أن الله خالقها ورازقها بجحودها وحدانية ربها، وإشراكها معه في العبادة غيره. وإن ذلك لقول، ولكن الله جل ثناؤه قد أخبر في كتابه عنها أنها كانت تقر بوحدانيته، غير أنها كانت تشرك في عبادته ما كانت تشرك فيها، فقال جل شناؤه: ﴿وَلَينِ سَأَلْتُهُم مَنْ خَلْقَهُمْ لِيَقُولُنَ اللَّهُ وقال: ﴿قُلْ مَن يَررُفُكُمُ مِن السَّمَةِ وَالْرُضِ...﴾ ﴿ فَسَيقُولُونَ اللَّهُ فَقُلُ أَفَلًا نَنْقُونَ ﴾ فالذي هو أولى بتأويل قوله: ﴿ وَأَنتُمُ مَن المعلم بوحدانية الله، وأنه مبدع الخلق وخالقهم ورازقهم، نظير الذي كان من ذلك عند أهل الكتابين. ولم الخلق وخالقهم ورازقهم، نظير الذي كان من ذلك عند أهل الكتابين. ولم يكن في الآية دلالة على أن الله جل ثناؤه عنى بقوله: ﴿ وَأَنتُمُ تَعَلَمُونَ ﴾ أحد الحزبين، بل مخرج الخطاب بذلك عام للناس كافة لهم (٢). اه.

#### رابعاً: قول الواحدي

قال في تفسيره: ﴿ ﴿ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ يقرون بأن الله خالق هذه الأشياء. قال الله تعالى: ﴿ فَأَنَّ يُؤْفَكُونَ ﴾ قال ابن عباس ومقاتل: فكيف يكذبون بتوحيدي ». ثم

<sup>(</sup>۱) تفسیر مقاتل بن سلیمان (۳/۸۰۸).

<sup>(</sup>٢) جامع البيان (١/ ٣٩٤).

عقَّب الواحديُّ بقوله: «أي: إذا كان الله هو الخالق وحده، وجب أن يكون هو المعبود وحده من غير شريك. والمعنى: فكيف يُصرفون عن التوحيد بعد قيام الدليل»(١). اه.

#### خامساً: قول الفخر الرازي

وقال أيضاً: «كانوا معترفين بأن لا خالق لهم إلا الله وإنما كانوا يقولون بأن الله تعالى فوض أمر الأرض والأرضيات إلى الكواكب التي الأصنام على صورتها وطوالعها»(٣).

وقال أيضاً: «فقوله ولئن سألتهم يحتمل أن يرجع إلى الأنبياء، ويحتمل أن يرجع إلى الكفار، فبين تعالى أنهم أن يرجع إلى الكفار إلا أن الأقرب رجوعه إلى الكفار، فبين تعالى أنهم مقرون بأن خالق السموات والأرض وما بينهما هو الله العزيز الحكيم، والمقصود أنهم مع كونهم مقرين بهذا المعنى يعبدون معه غيره وينكرون قدرته على البعث (٤). اه.

#### سادساً: قول أبي جعفر الغرناطي

«... ﴿ وَلَيِن سَأَلْنَهُم مَّن خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيزُ

<sup>(</sup>١) التفسير البسيط للواحدي (١٧/ ٥٥٤).

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب (١٨/ ٢٢٨).

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب (٢٦/ ١٢).

<sup>(</sup>٤) مفاتيح الغيب (٢٧/ ١٩٧).

# الحكافية الشَّافِية لِنَقْنِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّمَانِية



اَلْعَلِيمُ ﴿ ﴾، وتواردت هذه الآي الثلاث على معنى واحدٍ هو تقريرهم على ما كانوا يعترفون به من انفراده سبحانه بخلق السماوات والأرض واعترافهم بذلك إن سئلوا، ثم اتبع ذلك. . بقوله: ﴿ وَلَين سَأَلْتَهُم مَّن نَزَّلَ مِن السَّمَاءِ مَاءً ... ﴾ ﴿ لَيَقُولُنَّ السَّهُ ... ﴾ ، فأعلم تعالى أنهم لو سئلوا أيضاً عن هذا لاعترفوا »(١).

#### سابعاً: قول النسفى

« ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمَٰدُ لِللَّهِ السارة الله على اقرارهم بأن الذي خلق السموات والأرض هو الله وحده، وأنه يجب أن يكون له الحمد والشكر، وأن لا يعبد معه غيره. ثم قال ﴿ بَلَ اللهُ عَلَمُونَ ﴾ أن ذلك يلزمهم وإذا نبهوا عليه لم يتنبهوا » (٢).

#### ثامناً: قول ابن كثير

«أي ليعترفن بأن الخالق لذلك هو الله وحده لا شريك له، وهم مع هذا يعبدون معه غيره من الأصنام والأنداد»(٣). اه.

وقال أيضاً في آخر سورة «الزخرف»: «أي ولئن سألت هؤلاء المشركين بالله العابدين معه غيره ﴿مَنْ خَلَقَهُمۡ لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾، أي هم يعترفون أنه الخالق للأشياء جميعها وحده لا شريك له في ذلك، ومع هذا يعبدون معه غيره من لا يملك شيئاً ولا يقدر على شيء، فهم في ذلك في غاية الجهل والسفاهة وسخافة العقل، ولهذا قال تعالى ﴿فَأَنَّ يُوَّفَكُونَ ﴾ (٤). اه.

<sup>(</sup>۱) ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل لأبي جعفر أحمد بن إبراهيم بن الزبير الثقفي الغرناطي (۲/ ۳۹۱).

<sup>(</sup>٢) مدارك التنزيل وحقائق التأويل (٢/ ٧١٩).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير (٣٠١/١٢)، طبعة قرطبة.

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن كثير (١٢/ ٣٣١)، طبعة قرطبة.

وقال أيضاً في سورة «النمل»: «﴿مَّا كَانَ لَكُمُ أَن تُنْبِتُواْ شَجَرَهَا ﴾، أي لم تكونوا تقدرون على إنبات أشجارها، وإنما يقدر على ذلك الخالق الرازق المستقل بذلك المتفرد به دون ما سواه من الأصنام والأنداد كما اعترف به هؤلاء المشركون كما قال تعالى. . ﴿وَلَينِ سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَّ اللهُ هم معترفون بأنه الفاعل لجميع ذلك وحده لا شريك له، ثم هم يعبدون معه غيره مما يعترفون أنه لا يخلق ولا يرزق»(١). اه.

وقال أيضاً عند قوله تعالى ﴿مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللهِ أَوْلِياءَ كُمْثَلِ الْعَنكُبُوتِ البَّيْثُ الْعَنكُبُوتِ اللهِ تعالى للمشركين في يَعْلَمُونَ (العنكبوت: ٤١]: «هذا مثلٌ ضربه الله تعالى للمشركين في اتخاذهم آلهةً من دون الله، يرجون نصرهم ورزقهم، ويتمسكون بهم في الشدائد، فهم في ذلك كبيت العنكبوت في ضعفه ووهنه، فليس في أيدي هؤلاء من آلهتهم إلا كمن يتمسك ببيت العنكبوت، فإنه لا يجدي عنه شيئاً، فلو علموا هذا الحال لما اتخذوا من دون الله أولياء»(٢).

فتأمل قوله: «للمشركين في اتخاذهم آلهة من دون الله، يرجون نصرهم ورزقهم، ويتمسكون بهم في الشدائد»، فأين توحيدهم في الربوبية المزعوم ما دام أنهم يرون أن آلهتهم المزعومة تنصر وترزق، وتجلب النفع وترفع الضر؟! ولابن كثير نصوص أخرى مماثلة (٣).

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٦/ ٢٠٢)، تحقيق سلامة.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير (٦/ ٢٧٩)، تحقيق سلامة.

<sup>(</sup>٣) مثل قوله في تفسير سورة «الزخرف» كما في «تفسير ابن كثير» (٢٠١/، طبعة العلمية): «يقول تعالى: ولئن سألت يا محمد هؤلاء المشركين بالله، العابدين معه غيره من خلق السماوات والأرض ليقولن خلقهن العزيز العليم أي ليعترفن بأن الخالق لذلك هو الله وحده لا شريك له، وهم مع هذا يعبدون معه غيره من الأصنام والأنداد».

ومثل قوله في تفسير سورة «العنكبوت» كما في «تفسير ابن كثير» (٦/ ٢٦٤، طبعة العلمية):

# الكافِرَة الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّانِية



#### تاسعاً: نص البقاعي

حيث قال: «﴿وَلَإِن سَأَلْتَهُمْ ﴾ أي فقلت لمن شئت منهم فرادى أو مجتمعين: ﴿مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ ﴾ أي على ما لها من الاتساع والعظمة والارتفاع ﴿وَٱلْأَرْضَ على ما لها من العجائب وفيها من الانتفاع ﴿لَيَقُولُنَ ﴾ بعد تخويفهم لك بشركائهم الذين هم من جملة خلق من أرسلك بما أنت فيه: الذي خلقها ﴿اللهُ ﴾ أي وحده الذي لا سمي له وإلباس بوجه في أمره ، ولا يصدهم عن ذلك الحياء من التناقض ولا الخوف من التهافت بالتعارض »(١). اه.

#### عاشراً: قول أبي السعود

«﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّن نَزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءَ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ السَّمَآءِ مَآءَ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ معترفين بأنه الموجدُ للممكنات بأسرها أصولها وفروعها، ثم إنهم يشركون به بعض مخلوقاته الذي لا يكاد يتوهم منه القدرة على شيء ما أصلاً »(٢).

وقال أيضاً: «وقيل المراد نفي أن يكون معه تعالى إله آخر فيما ذكر من الخلق (٣). . . كيف لا؟ وهم لا ينكرونه حسبما ينطق به قوله تعالى ولئن

<sup>&</sup>quot;يقول تعالى مقرراً أنه لا إله إلا هو، لأن المشركين الذين يعبدون معه غيره معترفون بأنه المستقل بخلق السموات والأرض والشمس والقمر وتسخير الليل والنهار.. وكثيراً ما يقرر تعالى مقام الإلهية بالاعتراف بتوحيد الربوبية. وقد كان المشركون يعترفون بذلك». اهد. ونقل السهسواني في صيانة الإنسان (ص: ٤٤٦) هذه النصوص ونحوها عن ابن كثير.

<sup>(</sup>١) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور (١٦/ ١١٥).

<sup>(</sup>٢) إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم (٧/ ٤٦).

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل من تفسير أبي السعود «من الخلق»، وفي تفسير الألوسي روح المعاني (١٠/ ٢١٦): «في الخلق». اه. وربما الثاني هو الصواب كما هو واضح من السياق، لأن المراد نفي أن يكون معه تعالى إله آخر في الخلق، والله أعلم.

سألتهم من خلق السموات والأرض ليقولن الله، بل بإشراكهم به تعالى في العبادة ما يعترفون بعدم مشاركته له تعالى»(١). اه.

#### حادي عشر: قول السيالكوتي

«﴿ وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوْتِ ﴾ الآية. . . سوالٌ عن الفعل لأن المقصود منه إلزام المشركين بالحجة على نفي الشرك بأنكم اعترفتم بأن الخلق الذي هو مناط العبادة منفردٌ به ذاته تعالى، فيكون العبادة مختصةٌ به كما يدل عليه آخر الآية، أعنى قوله تعالى ﴿ قُلُ ٱلْحَمَٰدُ لِللَّهِ ﴾ يعنى على الزام الحجة عليهم . . . قال القاضى في سورة لقمان في تفسير قوله تعالى ﴿ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ لوضوح الدليل المانع من إسناد الخلق الى غيره بحيث اضطرهم الى اذعانه » (٢) .

#### اثنا عشر: قال جواد علي:

"ويظهر من القرآن الكريم، أن قريشاً كانوا يؤمنون بإله واحد خلق الكون، وهو رب السماوات والأرض. ففي سورة العنكبوت: ﴿وَلَهِن سَأَلْتُهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّ يُؤْفِكُونَ اللَّهُ مَا لَتُهُم مَّن خَلَق السَّمَوي هذه الآية ونحوها «أسئلة موجهة إلى المشركين عن خلق السماوات والأرض، وأجوبة على ألسنتهم فيها اعتراف بأن خالقها وصانعها هو الله».

و «كانوا يقولون إن الله هو الذي شاء فجعلهم وآباءهم مشركين، وأنه لو لم يشأ لما أشركوا بعبادته أحدًا، وأنهم كانوا يتضرعون إليه ويستغيثون به في

<sup>(</sup>١) إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم (٦/ ٢٩٤).

<sup>(</sup>٢) حاشية السيالكوتي على كتاب المطول (ص: ٢٤٨).

# الكافِية الشَّافِية لِنَةُ خِن السِّيدُلَالِ ابْنِ تَعْتِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلَةُ وُ مُه الثَّانِية



الكوارث والملمات، وأنهم جعلوا له بناتًا (١) وبنين وشركاء الجن (٢). اه.

وبعد فهذه نصوص العلماء من السلف والخلف ممن قدَّر كلمة «وحده» في آيات الباب الثمانية، أو فهم أنها تدل على توحيدهم في الربوبية إن صح التعبير، وفيما يلي الجواب عنها بشكل مجمل أولاً ثم بشكل مفصل ثانياً. وبالله التوفيق.

#### أولاً: الجواب الإجمالي عن تلك النصوص

أنه بالرجوع إلى التفسير بالمأثور المروي عن الصحابة والتابعين وأتباعهم، لا نجد أحداً منهم نسب إلى المشركين كلمة «وحده» في مقام إقرارهم بالله، وإليك الآثار في ذلك:

قال البخاري في صحيحه: «وقال عكرمة ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكُثُرُهُم بِٱللَّهِ إِلَّا وَهُم مُّشَرِكُونَ ﴿ وَكُنِ سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُمْ ﴾. و﴿مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾، فذلك إيمانهم، وهم يعبدون غيره»(٣).

قال الحافظ: "وصله الطبري... عن عكرمة في قوله تعالى ﴿وَمَا يُؤُمِنُ أَكُمُ مِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُّشْرِكُونَ ﴿ قَالَ: يسألهم من خلقهم ومن خلق السماوات والأرض؟ فيقولون الله، فذلك ايمانهم وهم يعبدون غيره. ومن طريق يزيد بن الفضل عن عكرمة في هذه الآية... قال: هو قول الله: ﴿وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لِيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾، فإذا سئلوا عن الله وعن صفته وصفوه بغير صفته وجعلوا له ولدا وأشركوا به.

<sup>(</sup>۱) كذا وقع في «المفصل في تاريخ العرب»، والصواب «بناتٍ» منصوب بالجر لأنه ملحق بجمع المؤنث السالم، قال تعالى: ﴿ أَمِ اتَّخَذَ مِمَّا يَخَلُقُ بَنَاتٍ وَأَصَفَنكُم عِالَمَيْنَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>٢) المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام لجواد علي (١٠٣/١١).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري بتحقيق البغا (٦/ ٢٧٣٣).

وبأسانيد صحيحة عن عطاء وعن مجاهد نحوه، وبسندٍ حسنٍ من طريق سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: من إيمانهم إذا قيل لهم من خلق السماوات، وبسندٍ حسنٍ من طريق سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: من إيمانهم إذا قيل لهم من خلق السماوات ومن خلق الأرض ومن خلق الجبال قالوا الله، وهم به مشركون»(۱). اه.

وروى ابن أبي حاتم بسنده عن سماك عن عكرمة عن ابن عباس في قوله ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكُثَرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَ

فهل ترون في كل هذه الآثار الواردة عن السلف المفسِّرة لآيات الباب الثمانية، أو هل تجدون فيها كلمة «وحده» منسوبة للمشركين؟!! والسؤال هنا لماذا لم يتبع السلفية فهم السلف لهذه الآيات كلها؟!

## تنظير السلفية لوجوب اتباع فهم السلف وتنكبهم عن ذلك هنا

أليس مذهب السلفية كله قائم على وجوب اتباع فهم السلف للكتاب والسنة؟! وأنه «من المحال أيضاً أن تكون القرون الفاضلة – القرن الذي بعث فيه رسول الله على ثم الذين يلونهم أم الذين يلونهم – كانوا غير عالمين وغير قائلين في هذا الباب بالحق المبين» (٣)، «فلهذا كله يجب على كل ناظر في الدليل الشرعي مراعاة ما فهم منه الأولون، وما كانوا عليه في العمل به؛ فهو

<sup>(</sup>١) فتح الباري (١٣/ ٤٩٤) وانظر أيضاً: تغليق التعليق على صحيح البخاري (٥/ ٣٦٠)

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن أبى حاتم (٧/ ٢٢٠٧).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى (٥/٧).

# الحكافِية الشَّافِية لِنَةُ خِن اسْتِدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّانِية



أحرى بالصواب، وأقوم في العلم والعمل»(١).

و «من عَدَل عن مذاهب الصحابة والتابعين وتفسيرهم إلى ما يخالف ذلك كان مخطئاً فى ذلك، بل مبتدعاً وإن كان مجتهداً مغفوراً له خطؤه (٢)، و «لا يكفي الاعتماد على القرآن والسنة دون منهج السلف المبين لهما في الفهم والتصور، والعلم والعمل.. (٣).

و «الانحياز إلى جانب الصحابة... والتمسك بطريقتهم هو عين الفلاح وأساس النجاة» (٤) لأن «السلف أعلم بتفسير القرآن، ولما كان السلف بالمنزلة التي وصفتُها من تمكنهم من العربية وهي لغة القرآن كان فهمُهم له أرسخَ وإداركهم أعمق من غيرهم ممن جاء بعدهم.. فما فهمه الصحابة والسلف من القرآن أولى أن يصار إليه مما فهمه من بعدهم» (٥).

ولكن أين هذا كله؟ أين تطبيقه؟ أم أن هذا كان فقط للمزايدة؟! أو بالأحرى كان لتفريق لمسلمين والتميز عنهم باتباع فهم السلف؟ فأين هذا الاتباع المزعوم؟!!

أنتم أوجبتم على أنفسكم وعلى العالَمين أجمعين اتباع فهم السلف، وهو غير واجب، بل غير متصوَّرٍ أصلاً إلا إن أجمعوا، فحينئذٍ يجب اتباعهم لأنهم أجمعوا لا لأنهم سلف، إذ الإجماع حجةٌ سواء صدر من السلف أو

<sup>(</sup>۱) الموافقات للشاطبي (۳/ ۲۸۹)، منهج الاستدلال على مسائل الاعتقاد لعثمان حسن (ص ٥٢٤).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى لابن تيمية (۱۳/ ۳۲۱).

<sup>(</sup>٣) المنهج السلفي عند الشيخ ناصر الدين الألباني (ص٢١ و٢٦ و٢٧)، تأليف: عمرو عبد المنعم سليم، دون بيان دار وتاريخ النشر.

<sup>(</sup>٤) منهج الاستدلال على مسائل الاعتقاد عند أهل السنة والجماعة لعثمان حسن (ص ٥٢٥).

<sup>(</sup>٥) منهج الاستدلال على مسائل الاعتقاد عند أهل السنة والجماعة (ص: ٥٠٨).

الخلف على الرأي الصحيح عند الأصوليين الذين قرروا أن «إجماع غير الصحابة حجةٌ خلافاً لأهل الظاهر»(١) ، حيث قال داود: «إجماع غير الصحابة ليس بحجة»(١) ، «وما يدل على كونه حجة لا يوجب الاختصاص بشيء من هذا»(٣) ، «ولأنه اتفاق علماء العصر على حكم النازلة فكان حجة قياساً على اتفاق الصحابة»(٤).

وهذا يذكرنا بأهل الكتاب الذين ابتدعوا الرهبانية ثم لم يلتزموا بها كما قال تعالى: ﴿وَرَهْبَانِيَّةً ٱبْتَدَعُوهَا مَا كَنَبْنَهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا ٱبْتِغَاءَ رِضُونِ ٱللهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِها ﴾ [الحديد: ٢٧]، «أي: لم يرعوا هذه الرهبانية التي ابتدعوها من جهة أنفسهم» (٥).

فابن تيمية استنبط كلمة «وحده» وقدَّرها في آياتِ الباب الثمانية ليخرج بنتيجة، وهي أن المشركين يقولون بأن الله هو الخالق والرب وحده، ثم سمى هذا توحيد الربوبية وجعله قسيماً لشيءٍ آخر سماه توحيد الألوهية، ثم رتب على ذلك نتائج خطيرة من تكفير وتبديع وتفسيق بسبب مسائل التوسل والقبور، وكل هذا مبني على فهم شخصيِّ لابن تيمية لآيات الباب، وهذا

<sup>(</sup>١) المحصول للرازي (١٩٩/٤).

<sup>(</sup>٢) التبصرة في أصول الفقه (ص: ٣٥٩).

<sup>(</sup>٣) شرح التلويح على التوضيح (٢/ ٩٢).

<sup>(</sup>٤) التبصرة في أصول الفقه (ص: ٣٥٩).

<sup>(</sup>٥) فتح القدير للشوكاني (٥/ ٢١٤).

# الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السِّيدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّمَانِية



الفهم لا يدل عليه منطوق آيات الباب ولا هو فهم السلف، أي ابن تيمية لا هو اتبع منطوق القرآن، ولا اتَّبع فهمَ السلف لهذه الآيات!! فلا جرم أن نظرية تقسيم التوحيد هي نظريةٌ تيميةٌ بحتة!!!

# كلمة «وحده».. لا نجدها في تفسير آيات الباب الثمانية عند أهل التفسير بالمأثور، ومعظم المفسرين بالرأي

تعالوا لننظر في كتب التفسير بنوعيها التفسير بالمأثور أو التفسير بالرأي لنرى ماذا فهم أولئك المفسرون من آيات الباب الثمانية؟ هل فهموا ما فهمه ابن تيمية؟! هل قدروا كلمة «وحده» التي قدرها؟! هل أحد فعل ذلك؟! طبعاً سوى من ذكرنا نصوصهم والتي سيأتي الجواب عنها بإذن الله.

#### نصوص المفسرين بالمأثور لآيات الباب الثمانية

إننا إذا استقرأنا كتب التفسير بالمأثور لا نجد تقدير كلمة «وحده» حين يوردون الأقوال المأثورة عن السلف في تفسير آيات الباب الثمانية، وإليك نصوصهم:

- ا قال الطبري عند قوله: ﴿ وَلَبِن سَأَلَتُهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَرَ ٱلشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ [العنكبوت: ٦١]: «ليقولن: الذي خلق ذلك وفعله الله» (١). اه.
- ٢) وقال الطبري في تفسيره عند قوله: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّن نَّزَّلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ...﴾

<sup>(</sup>۱) جامع البيان (۱۸/ ٤٣٨).

- ﴿ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ [العنكبوت: ٦٣]: «ليقولن: الذي فعل ذلك الله الذي له عبادة كل شيء»(١). اه.
- ٣) وقال الطبري عند قوله تعالى: ﴿ وَلَينِ سَأَلْتَهُم مِّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَ اللهِ » (٢). اهد.
   لَيَقُولُنَ اللهِ » (٢). اهد.
- ٥) وقال الطبري في قوله ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّ يُؤْفَكُونَ ﴿ الله من قومك: [الزخرف: ٨٧]: «ولئن سألت يا محمد هؤلاء المشركين بالله من قومك: من خلقهم؟ ليقولن: الله خلقنا »(٤). اه.
- ٧) وقال الطبري: ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لِيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمَدُ لِيَ السَّمَوَةِ وَالْأَرْضَ لِيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمَدُ لِلَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُولِ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُلِمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللللْمُ اللللللِمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُل

<sup>(</sup>١) جامع البيان (١٨/ ٤٣٩).

<sup>(</sup>٢) جامع البيان (٢٠/٢١١).

<sup>(</sup>٣) جامع البيان (٢٠/ ٥٥٣).

<sup>(</sup>٤) جامع البيان (٢٠/ ٦٦٣).

<sup>(</sup>٥) جامع البيان (١٢/١٧٦).

<sup>(</sup>٦) جامع البيان (١٨/ ٥٧٠).

# الكافِية الشَّافِية لِنَهُ إِن السَّتِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ «وَلَمِنْ سَأَلُهُ وُ مَه الثَّمَانِية



٨) وقال الطبري: ﴿قُل لِّمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهاً ...﴾ [المؤمنون: ٨٠ - ٨٨]: ﴿قل يا محمد لهؤلاء المكذبين بالآخرة من قومك: لمن ملك الأرض ومن فيها من الخلق إن كنتم تعلمون من مالكها؟ ثم أعلمه أنهم سيقرون بأنها لله ملكا، دون سائر الأشياء غيره.. قل لهم يا محمد: من رب السماوات السبع.. سيقولون: ذلك كله لله، وهو ربه... قل يا محمد: من بيده خزائن كل شيء؟.. فإنهم يقولون: إن ملكوت كل شيء ، والقدرة على الأشياء كلها لله.. فقل لهم يا محمد: ﴿فَأَنَّ مُرُونَ ﴾ يقول: فمن أي وجه تصرفون عن التصديق بآيات الله... والإيمان بأن الله القادر على كل ما يشاء وعلى بعثكم أحياء بعد مماتكم، مع علمكم بما تقولون من عظيم سلطانه وقدرته؟) (١٠). اه.

وقال البغوي عند قوله: «﴿ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ هُ هُ الذي يفعل هذه الأشياء.. ﴿ فَذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ ﴾ الذي يفعل هذه الأشياء هو ربكم »(٢). اه. وقال البغوي: «قوله تعالى: ﴿ قُلُ مَن رَّبُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ أي: خالقُهما ومدبِّرهما [فسيقولون الله] لأنهم يقرُّون بأن الله خالقهم وخالق السموات والأرض. . ﴿ قُلُ أَنَا أَغَذَتُمُ مِن دُونِهِ قَلِيآ ﴾ معناه: إنكم مع إقراركم بأن الله خالق السموات والأرض. . اه.

وقال السمعاني: «﴿ قُلُ مَن رَّبُ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ \* مَعْنَاهُ: قل يَا مُحَمَّد: من رب السَّمَوَات وَالْأَرْضِ؟ ثمَّ أمره بالإجابة، وَقَالَ: ﴿ قُلِ اللهُ ﴿ . . وَإِنَّمَا صحت هَذِه الْإِجَابَة مَعَهم ؛ لأَنهم كَانُوا يقرونَ أَن الله خالقهم وخالق السَّمَوَات وَالْأَرْض. وَقَوله: ﴿ قُلُ أَفَا تَغَذْتُم مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيآ اَ ﴾ مَعْنَاهُ: أَنكُمْ مَعَ إقراركم أَن الله وَالْأَرْض. وَقَوله: ﴿ قُلُ أَفَا تَغَذْتُم مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيآ اَ ﴾ مَعْنَاهُ: أَنكُمْ مَعَ إقراركم أَن الله

<sup>(</sup>۱) جامع البيان (۹۸/۱۷).

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي (٤/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوي (٢/٧٠٤).

خالقكم وخالق السَّمَوَات وَالْأَرْضِ اتخذتم من دونه أَوْلِيَاء يَعْنِي: الْأَصْنَام»(١). اه.

وقال ابن أبي زمنين: ﴿ وَنَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلُ أَفَلًا نَنَّقُونَ ﴾ وأنتم تقرون بالله عز وجل أنه هو الذي يفعل هذه الأشياء، ثم لا تتقونه وتعبدون هذه الأوثان من دونه (۲)!

وقال ابن الجوزي: «قوله تعالى ﴿وَلَيِن سَأَلَتُهُم﴾ يعني كفار مكة، وكانوا يقرُّون بأنه الخالق والرازق. . . بل أكثرهم لا يعقلون توحيد الله مع إقرارهم بأنه الخالق والمراد بالأكثر الجميع»(٣). اه.

وقال الحافظ الذهبي: «المشركون والكتابيون وغيرهم عرفوا الله تعالى بمعنى أنهم لم يجحدوه، وعرفوا أنه خالقهم، قال تعالى: ﴿وَلَبِن سَأَلْتُهُم مَّنَ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ وقال: ﴿قَالَتُ رُسُلُهُمْ أَفِي اللّهِ شَكُ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ فهؤلاء لم ينكروا البارئ، ولا حجدوا الصانع، بل عرفوه، وإنما جهلوا نعوته المقدسة، وقالوا عليه ما لا يعلمون (٤).

فكما ترى ليس فيما سبق من نصوص المفسرين بالمأثور كلمة «وحده» في تفسيرهم لآيات الباب الثمانية، وكذا الأمر عند أصحاب التفسير بالرأي كالسمرقندي (٥) والواحدي (٦)

تفسير السمعاني (٣/٨٦).

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن أبى زمنين (۲/ ۲٥٥).

<sup>(</sup>٣) زاد المسير (٦/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء (١٧/٧٥).

<sup>(</sup>٥) تفسير السمرقندي «بحر العلوم» (٢/ ٦٤٠)، (٣/ ١٨٧)، (٣/ ١٨٧)، (٣/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٦) التفسير البسيط (٢/ ٢١٩)، و(٢١٩ ٣٢٩)، لأبي الحسن علي بن أحمد الواحدي، النيسابوري، الشافعي، حُقق في (١٥) رسالة دكتوراة بجامعة الإمام محمد بن سعود، الناشر: عمادة البحث العلمي، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الطبعة الأولى، ١٤٣٠هـ.

### الكافِية الشَّافِية لِنَقْ خِل السِّيدُ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



والزمخشري  $^{(1)}$  والرازي  $^{(7)}$  والبيضاوي  $^{(8)}$  وأبي السعود  $^{(8)}$ ، وغيرهم.

سرد كلام الفقهاء في آيات الباب الثمانية وأنه لم يفهم منها أحدٌ أن المشركين موحِّدون في الربوبية:

إن الفقهاء استشهدوا بآيات الباب الثمانية حينما تكلموا عن بعض المسائل الفقهية كالأيمان وغيرها، وإليك نصوصهم:

- ا) وقال الكاساني: وإن كان الحالف كافراً فإنه يحلف بالله عز وجل أيضاً ذمياً كان أو مشركاً لأن المشركين لا ينكرون الصانع، قال الله تبارك وتعالى جل شأنه ﴿وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنِ اللَّهُ ﴾ (٥).
- ٣) وقال السرخسي في المبسوط: «وغير هؤلاء من أهل الشرك يحلفون بالله فإنهم يعظمون الله تعالى كما قال عز وجل ﴿ وَلَين سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَ الله تعالى الله تعالى بزعمهم قال الله تعالى الله تعالى بزعمهم قال الله تعالى الله تعالى برعمهم قال الله تعالى الله تعالى الله تعالى برعمهم قال الله تعالى الله تعالى برعمهم قال الله تعالى الله تعالى الله تعالى برعمهم قال الله تعالى الله تعالى الله تعالى برعمهم قال الله تعالى الله تع

<sup>(</sup>۱) تفسير الكشاف مع حاشية الطيبي (۲/ ۲۹۲) (۱۱، ۳۱۵) (۲۲ / ۲۷۵) (۱۱، ۱۱۰).

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب للرازي (٢٢٦/٤)، طبعة دار الفكر.

<sup>(</sup>٣) تفسير البيضاوي «أنوار التنزيل وأسرار التأويل» (١٩٩/٤) (١٩٨/٤) تحقيق محمد عبد الرحمن المرعشلي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤١٨ هـ.

<sup>(</sup>٤) إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم  $(\sqrt{87})$ ,  $(\sqrt{80})$ ,  $(\sqrt{807})$ ),  $(\sqrt{807})$ ).

<sup>(</sup>٥) بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع (٦/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٦) شرح السير الكبير للسرخسي (١/ ١٥٠).

﴿ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَآ إِلَى ٱللَّهِ زُلُفَى ﴿ فَيَمَتَنَعُونَ مِنَ الْحَلْفُ بِاللَّهُ كَاذْبَا (١٠)، ويحصل به المقصود وهو النكول (٢٠). اه.

وكذا في كتب فقهاء الحنفية الأخرى حيث نصوا في الأيمان على أن الكفرة يُحلَّفون بالله مستشهدين بآيات الباب «ولئن سألتهم من..» ولم يقل أولئك الفقهاء بأنهم يؤمنون بالله وحده (٤)، بل بعضهم نصَّ على أنهم يؤمنون به ولكن يشركون به غيره. كما قال السرخسي فيما سبق.

ونحوه قول الزيلعي - وغيره -: «والوثني وهو الذي يعبد غير الله تعالى على على على الله عند عند الله تعالى الله ت

وجاء في بحر المذهب للروياني الشافعي: «. . . ما من مشركٍ وإن خلا في شركه إلا وهو عند رجوعه إلى نفسه يعترف بخالق خلقه وإن كان

<sup>(</sup>١) كذا في المطبوع، والصواب كما هو ظاهر «كذبا»، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) المبسوط للسرخسي (١٦/ ١٢٠)، دار المعرفة.

<sup>(</sup>٣) اللباب في شرح الكتاب (٤١/٤).

<sup>(3)</sup> انظر: المبسوط للسرخسي (17/ 17)، الاختيار لتعليل المختار (118/7)، الهداية في شرح بداية المبتدي (118/7)، العناية شرح الهداية (118/7)، البحر الراثق شرح كنز الدقائق ومنحة الخالق وتكملة الطوري (118/7)، البناية شرح الهداية (118/7)، المحيط البرهاني في الفقه النعماني (118/7)، وكذا في ملتقى الأبحر (ص: 103/7).

<sup>(</sup>٥) انظر: تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق وحاشية الشلبي (1/2, وكذا في قره عين الأخيار لتكملة رد المحتار على الدر المختار (1/4, عمدة الرعاية بتحشية شرح الوقاية (1/4).

### الكافية الشَّافِية لِنَة إِن اسْتِدْلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



فهذه نصوص المفسرين والفقهاء قاطبة هل تجدون فيها عن علماء السلف والخلف من فهم من آيات الباب ما فهمه ابن تيمية وأتباعه أن المشركين أقروا فيها بالربوبية والخالقية لله وحده لا شريك له؟!!! لا أحدَ منهم فهِم ذلك، وإنما غاية ما فهموه هو أن المشركين بالله يعترفون به خالقاً، لا أنهم اعترفوا أنه الخالق الأوحد كما ادعى ابن تيمية وأتباعه!!

### نصوص ابن تيمية في أن المشركين يعرفون الله، دون أن يتعرض لكونهم موحدين في الربوبية

والعجيب أن هذا الذي نص عليه المفسرون والفقهاء نص عليه أيضاً ابن تيمية نفسه في بعض المواضع، حيث ذكر أن المشركين كانوا مؤمنين بالله وبربوبيته مستدلاً على ذلك بآيات الباب، دون أن يستنبط منها أنهم مؤمنون بأن الله وحده هو الخالق، أي لم يتعرض لكونهم مقرين بتوحيد الربوبية، وإليك طائفة من نصوصه في ذلك:

(وقد أخبر عن الكفار أنهم يعرفونه مع ردهم على رسله، قال تعالى: ﴿ وَلَيْنِ سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾.. وذلك موجود منهم ضرورة وهم في الجاهلية يعرفونه ولا ينكرونه، ويقولون: إلهنا القديم والعتيق وإله الآلهة ورب الأرباب وغير ذلك مع كفرهم » (۲).

<sup>(</sup>١) بحر المذهب للروياني (١٠/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٢) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٨/ ٥٠٩)، وانظر: (٧/ ٤٥٨).

- ۲) وقال ابن تيمية نقلا عن ابن رشد: «فإن العرب كلها كانت تعترف بوجود الباري سبحانه وتعالى» (۱).
- ٣) وقال: «فإن المشركين كانوا يقرون أن الله خالقهم ورازقهم وهم يعبدون غيره»(٢).

فأنت ترى أن ابن تيمية لم يأت في هذه النصوص على ذكر توحيد الربوبية ولا زجَّ بكلمة «وحده» في هذه النصوص الأربعة السابقة، فوافق بذلك المفسرين والفقهاء وظاهر آيات الباب، بل ابن تيمية أشار بل صرح بأنهم أشركوا في الربوبية وأن بعض العرب أنكر الرب وجحد الصانع كما سبق (٤)!!

## ثانياً: الجواب التفصيلي عن تقدير بعض السلف لكلمة «وحده» ونحوها في آيات الباب:

أجيبُ هنا بشكل مفصل عن ما روي عن بعض المفسرين من السلف في تقدير كلمة وحده في آيات الباب الثمانية، مثل ما روي عن ابن عباس ومقاتل بن سليمان.

أولاً: الجواب عما روي عن ابن عباس

وهما روايتان عنه كما سبق، وفيما يلي الجواب عليهما:

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل (٩/ ٧٠)، وانظر: بيان تلبيس الجهمية (١/ ٢٤٢).

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الكبرى (٥/ ١٦١).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى (١/ ٩١)، وانظر: القول السديد في الرد على من أنكر تقسيم التوحيد (ص: ٦٥).

<sup>(</sup>٤) انظر (ص: ٥٩).

### الحكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّانِية



الرواية الأولى: «أهل مكة قالوا: «الله ربنا وحده لا شريك له، والملائكة بناته»

فهذه روايةٌ لا أصل لها، ولا ذِكر لها أصلاً في كتب التفسير بالمأثور، وإنما ذُكرت في بعض كتب التفسير بالرأي للمتأخرين دون سندٍ ولا تخريج، وأول من وردت فيه – على حد علمي – هو تفسير الواحدي (ت ٤٦٨ه)(١)، ثم تفسير الفخر الرازي (ت ٤٠٦هـ)(٢)، ثم تبعه الخطيب الشربيني (ت ٩٧٧هـ) في تفسيره (٣)، وذكرها أيضاً بعض من تأخر عنه مثل صاحب تفسير مراح (٤) وغيره (٥).

هذا فضلاً عن أنه يردها قولُه تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيكَرِهِم بِغَيْرِ حَقِّ إِلَا أَن الْكُولُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ﴾ [الحج: ٤٠] إذ هذا يدل على أن المشركين يرفضون قول ﴿ رَبُّنَا ٱللَّهُ ﴾ وإلا لما أخرجوا المؤمنين لقولهم هذا كما بسطناه سابقا.

ثم على فرض صحتها فلا دلالة فيها على أن المشركين كانوا موحدين في الربوبية مشركين في الألوهية، ولا فيها هذا التقسيم للتوحيد، وبيان ذلك من وجوه:

الأول: أن ابن عباس عقَّب على قول مشركي أهل مكة: «الله ربنا وحده لا شريك له والملائكة بناته» بقوله «فلم يوحِّدوا، بل أشركوا»، وهذا صريحٌ في أنه لم يعتبر قولهم هذا توحيداً لا في الربوبية ولا في الألوهية ولا ذكر هذا

<sup>(</sup>١) التفسير البسيط (١١/ ٢٦١).

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب للرازى (٢١٨/١٨).

<sup>(</sup>٣) السراج المنير للخطيب الشربيني (٢/ ١٤١).

<sup>(</sup>٤) مراح لبيد لكشف معنى القرآن المجيد لمحمد بن عمر نووي الجاوي (١/ ٥٥٠).

<sup>(</sup>٥) تفسير حدائق الروح والريحان في روابي علوم القرآن، لمحمد الأمين الأرمي العلوي الهرري الشافعي (١٤/ ١٣٤).

التقسيم أصلاً، وإنما أطلق القول بأنهم لم يوحدوا بل أشركوا، وذلك لقولهم «الملائكة بناته» الذي اعتبره نقضاً لقولهم الأول وهو «الله ربنا وحده لا شريك له. . . »، وهذا ما نقوله أصلاً، وهو أن نسبتهم الولد إلى الله نقضٌ لتوحيدهم في الربوبية إن سَلَّمنا جدلاً بأنهم كانوا مقرِّين به، كما بسطناه في كتابنا الكبير.

الثاني: أن قول المشركين في هذه الرواية «الله ربنا وحده لا شريك له، والملائكة بناته» قولٌ مضطربٌ ينقضُ أولُه آخرَه، فكيف يكون الله واحداً لا شريك له، وفي الوقت نفسه تكون الملائكة بناته؟! فهل هذا توحيد؟!! وهل قول النصارى بأن «الله ربهم، والمسيح ابنه»: توحيدٌ؟!!!

# قول المهاجرين والأنصار.. في ردهم على المشركين: «ربنا الله وحده لا شريك له».. يبطل تقسيم التوحيد

الثالث: أنها وإن دلت على أن المشركين قالوا بأن الله ربنا وحده، فإنها تفيد أيضاً أن توحيد الربوبية والألوهية شيء واحد، لأن فيها: «وقال عبدة الأصنام: ربنا الله وحده والأصنام شفعاؤنا عنده. وقال المهاجرون والأنصار: «ربنا الله وحده لا شريك له»، فقول المهاجرين والأنصار: «ربنا الله وحده لا شريك له» هو رد على عبدة الأصنام، ولكن هذا الرد لا يصلح بناء على نظرية ابن تيمية في تقسيم التوحيد، لأن عبارة المهاجرين والأنصار: «ربنا الله وحده لا شريك له» هي تعبير – عند ابن تيمية وأتباعه – عن توحيد الربوبية، والمشركون لا ينكرون هذا التوحيد ولا هذه العبارة «ربنا الله وحده لا شريك له» حسب نظرية ابن تيمية، بل المشركون عنده كانوا يقولون هذا وزيادة «فهؤلاء المشركون يشهدون أن الله هو الخالق وحده لا شريك له، وأنه

### الكافِية الشَّافِية لِنَهُ إِن السِّدِلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّانِية



### 

وبالتالي فإنَّ ردَّ المهاجرين والأنصار على عبدة الأصنام بعبارة «ربنا الله وحده لا شريك له» لا يصلح لأن المشركين لا ينكرون ذلك، وإنما كان يجب أن يردوا عليهم بقول: لا إله إلا الله، فهذا هو الذي ينكره المشركون وهو المسمى – عند ابن تيمية – بتوحيد الألوهية، ولكن رد المهاجرين والأنصار بعبارة «ربنا الله وحده لا شريك له» يبيِّن أنه لا فرق عندهم بين توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية، وهذا عكس نظرية تقسيم التوحيد ابن تيمية، لأنها قائمة على وجوب هذا التقسيم، والإنكار الشديد على من يمتنع عنه!

هذا فضلاً عن أنَّ قوله في هذه الرواية: «وقال عبدة الشمس والقمر : ربنا الله وحده، وهؤلاء أربابنا» يدل على أن عبدة الشمس والقمر يتخذونهما أرباباً، فإذن هم مشركون في الربوبية، وهذا يُبطل إحدى مقدمات تقسيم التوحيد وهي أن توحيد الربوبية «لم ينكره أحد من بني آدم» (٢) «مؤمنهم وكافرهم وسائر فرقهم فجميع «الإنس والجن مقرون بالخالق معترفون به» (٤).

### الرواية الثانية: قول ابن عباس «فكيف يكذِّبون بتوحيدي»

سبق أنه قد نقل الواحدي عن ابن عباس أنه قال في قوله تعالى ﴿فَأَنَّ يُؤْفَكُونَ ﴾: «فكيف يكذبون بتوحيدي»، ونجيب عنها - مع أنه لا شاهد فيها كما أشرنا سابقاً - بما يلى:

أولاً: إن هذه الرواية وإن نقلها الواحدي عن ابن عباس ولكن لا تصح،

<sup>(</sup>١) كشف الشبهات للشيخ محمد بن عبد الوهاب (ص: ١٤).

<sup>(</sup>٢) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٣/ ٩٤٩)

<sup>(</sup>٣) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية - (٨/٨٥)

<sup>(</sup>٤) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٨/ ٤٧٩).

وليست في كتب التفسير بالمأثور أصلاً، ومحقِّق تفسير الواحدي عزاها إلى تفسير ابن أبي حاتم، وبالرجوع إلى تفسيره نجد أنه لا ذكر للتوحيد في كلامه، حيث جاء في تفسير ابن أبى حاتم: «عن ابن عباس في قوله: ﴿فَأَنَّ يُوْنَكُونَ ﴾، قال: كيف ﴿يُوْفَكُونَ ﴾ يكذبون (١). اه.

ثانياً: على التسليم بصحتها فلا حجة فيها، إذ ليس فيها أن ابن عباس فسّر الآية بنسبة التوحيد للمشركين، بل على العكس نسب إليهم التكذيب بالتوحيد فقال «فكيف يكذبون بتوحيدي»، كما أنه ذكر التوحيد مطلقاً دون تحديدٍ لأيّ قسم من أقسام التوحيد يقصد، هل يقصد ابن عباس أن المشركين يكذّبون بتوحيد الألوهية؟ أم يكذّبون بكليها؟

والحاصل أنه لا صحة لكلا الروايتين عن ابن عباس، الرواية الأولى: «وقال عبدة الأصنام: ربنا الله وحده»، والرواية الثانية «فكيف يكذبون بتوحيدي»، وإن صحتا فلا حجة فيهما لما سبق بيانه.

#### ثانياً: الجواب عن قول مقاتل بن سليمان

ما قاله مقاتل بن سليمان في آيتي العنكبوت و «الزخرف» لا حجة فيه، إذ لم ينسب مقاتل المشركين في كلا الموضعين إلى التوحيد بل نسبهم في كلا الموضعين إلى التكذيب بالتوحيد، فقال في العنكبوت «من أين تكذبون يعني بتوحيدي»، وقال في «الزخرف»: ﴿فَأَنَّ يُؤْفِّكُونَ ﴿: «من أين يكذبون بأنه واحد لا شريك له».

فإن قلتم: هو كذَّبهم في توحيد العبادة أو الألوهية بدليل قوله «فكيف تعبدون غيره»، لا في توحيد الخالقية والربوبية لقوله: «وأنتم مقرون أن الله خالق الأشياء وخلقكم، ولم يشاركه أحد في ملكه فيما خلق»، فعبارة مقاتل

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن أبي حاتم (۹/ ٣٠٧٩).

### الحكافية الد الفي المنتقد الم



بتمامها في «الزخرف» كما سبق هي: «من أين يكذبون بأنه واحد لا شريك له، وأنتم مقرون أن الله خالق الأشياء وخلقكم، ولم يشاركه أحد في ملكه فيما خلق؟ فكيف تعبدون غيره».

قلنا: أولاً: لا يوجد في كلام مقاتل تقسيم التوحيد إلى توحيد ربوبية أو خالقية، وإلى توحيد عبادة أو ألوهية، أو نحو ذلك من التسميات التي اصطلحتم عليها، ولا ذكر أن المشركين مقرُّون بالأول مكذبون بالثاني، بل ذكر أن المشركين مكذبون بالتوحيد مطلقاً، قال في العنكبوت: «من أين تكذبون يعني بتوحيدي»، وقال في «الزخرف»: «من أين يكذبون بأنه واحد لا شريك له».

ثانياً: قوله «فكيف تعبدون غيره» هل يراد به أنهم عبدوا غيره بعد أن نسبوا إلى معبوداتهم الخلق والتأثير والنفع والضر، أم بدون ذلك؟

أما الأول فمسلّم، وأما الثاني فهو محل النزاع، وستأتي الأدلة على أنهم ما عبدوا آلهتهم إلا بعد أن نسبوا لها التأثير والضر والنفع.

ثالثاً: على التسليم بأن مقاتلا يشير كلامه إلى تقسيم التوحيد إلى ربوبية وألوهية وأن المشركين مقرّون بالأول دون الثاني، فهو رأي له لا تدل عليه آيات الباب الثمانية كما سبق مطولا، ولا نقله عن أحد من الصحابة والتابعين وأتباعهم، ولو نقله عنهم لما قُبل لأنه مقدوح فيه بشدة، وإليك بعض الأقوال(١) في مقاتل بن سليمان هذا:

(۱) قال ابن المبارك – وأحسن  $(^{(1)} - : (^{(1)} - )$ 

٢) قال وكيع: «كان كذاباً».

<sup>(</sup>١) وانظر المزيد في ميزان الاعتدال (٤/ ١٧٣).

<sup>(</sup>٢) هذه من كلام الذهبي في السير.

- ٣) وعن أبي حنيفة قال: «أتانا من المشرق رأيان خبيثان: جهم معطل،
   ومقاتل مشبه».
  - قال البخاري: «مقاتل لا شيء البتة».
  - قال الذهبي بعد أن نقل هذه الأقوال وغيرها: «أجمعوا على تركه»(١).
- 7) وقال ابن تيمية: «وأما الكلبي والسدي الصغير فمتروكان، وكذلك مقاتل بن سليمان بخلاف مقاتل بن حيان فإنه ثقة»(7). اه.
- ٧) وقد لخَّص القول فيه الحافظ في التقريب فقال عنه: «كذّبوه وهجروه ورمى بالتجسيم» (٣). اه.

فرجلٌ فيه هذه البدع والطعون الشديدة لا يُفرح بأن يكون سلفا له في تقسيم التوحيد ولا في غير ذلك.

### الجواب عن باقي نصوص المفسرين والعلماء الذين قدَّروا كلمة وحده في آيات الباب

نُجيب هنا عن النصوص الأخرى لكل من: الطبري، والنسفي، والغزناطي، والواحدي، وابن كثير، والبقاعي، إضافةً إلى قول المؤرخ جواد علي، رحم الله الجميع.

<sup>(</sup>۱) سير أعلام النبلاء (۲۰۲/۷)، وفي الكامل لابن عدي (۸/ ١٨٥): «قال البخاري مقاتل بن سليمان خراساني منكر الحديث سكتوا عنه.. ثم نقل عن يحيى بن معين، قال: مقاتل بن سليمان ليس حديثه بشيء. وقال السعدى: مقاتل بن سليمان كان دجالاً جَسوراً». اهـ

<sup>(</sup>٢) الرد على البكري (١/ ٧٤)، وانظر: شيخ الإسلام ابن تيمية وجهوده في علوم الحديث (١/ ٢٠٤) د. عبد الرحمن بن عبد الجبار الفريوائي، المفسرون بين التأويل والإثبات في آيات الصفات لمحمد بن عبد الرحمن المغراوي (ص: ٢٩٧).

<sup>(</sup>٣) انظر تقريب التهذيب لابن حجر (ص: ٩٦٨)، تحقيق أبي الأشبال الباكستاني، دار العاصمة، وانظر التقريب بتحقيق الشيخ محمد عوامة ص ٥٤٥.

### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّانِية



#### إنصاف علمائنا مع خصومهم

وقبل أن أجيب عما سبق تجدر الإشارة إلى أن كثيراً من هذه النصوص لم أجدها في كتب ابن تيمية وأتباعه، وإنما وجدتها خلال بحثي فآثرت أن أوردها وإن كانت هي في ظاهرها حجة للقوم، وإنما فعلت ذلك إنصافاً لهم ولئلا أكتم علماً أو حجةً لهم قط كما علّمنا علماؤنا!!

فلقد دأب أئمتنا على سلوك هذا النهج مع خصومهم حتى «تعرض الفخر الرازي لانتقادات شديدة من العلماء. لأنه أفرط في تقرير شبهات الخصوم ومذاهبهم، وبالغ في شرح عقائدهم وأفكارهم بشكل يعجز عنه خصومه أنفسهم»(۱).

ومن قبله قال الإمام الغزالي «فجمعت تلك الكلمات ورتبتها ترتيباً محكماً للتحقيق، واستوفيت الجواب عنها، حتى أنكر بعض أهل الحق عليَّ مبالغتي في تقرير حجتهم، وقالوا هذا سعي لهم، فإنهم كانوا يعجزون عن نصرة مذهبهم بمثل هذه الشبهات لولا تحقيقك لها، وترتيبك إياها وهذا الإنكار من وجه حق»(٢). اه.

والآن أجيب - بحول الله - عن تلك النصوص بشكل مجمل ومفصَّل:

أولاً: الجواب المجمل

أما الجواب المجمل فمن وجهين:

الأول: أن قول هؤلاء المفسرين معارضٌ بنصوص جمهور المفسرين

<sup>(</sup>۱) العلمانيون والقرآن الكريم ص٤٨٩، د. أحمد الطعان، مكتبة ودار ابن حزم بالرياض، ط۱، ۲۰۰۷.

<sup>(</sup>٢) انظر: المنقذ من الضلال للغزالي (ص: ٥٧)، المكتبة الشعبية، بيروت.

الآخرين من الصحابة والتابعين وأتباعهم ومن بعدهم الدليل كما سبق بيانه، لأن تقدير كلمة «وحده» يخالف منطوق ست آيات في القرآن سبق سردها.

الثاني: لو أن كل المفسرين - وليس هؤلاء الذين سبق ذكرهم فحسب - والعلماء أجمعين أكتعين أبصعين قدَّروا كلمة «وحده» هنا لوجب على ابن تيمية وأتباعه بالذات ألا يقدِّروها، وذلك لثلاثة أسباب:

## أولاً: تقدير ابن تيمية لكلمة وحده يخالف مذهبه في إنكار المجاز

السبب الأول: أن التقدير هو نوعٌ من أنواع المجاز وهو مجاز الحذف، وابن تيمية وأتباعه منكرون أشد الإنكار كما سبق<sup>(۱)</sup>، وأما هؤلاء العلماء - أي الطبري والواحدي والرازي وغيرهم - فقائلون بالمجاز فلا حرج عليهم في التقدير، لأنهم منسجمون مع مذهبهم في جواز المجاز، وأما ابن تيمية الذي يعتبر تقسيم الكلام إلى حقيقة ومجاز بدعة، بل يعتبر ابن القيم المجاز طاغوتا كما سبق<sup>(۱)</sup>، فبأي حق يستخدمون المجاز بعد ذلك؟!!

السبب الثاني: أنكم منكرون للتقليد بل قلتم بأنه «لا خلاف بين أئمة الأمصار في فساد التقليد» (٣)، والحجة عندكم في الدليل ولا في قول زيد أو عبيد مهما كان قدره لأن «النصوص الشرعية قد أتت بوجوب عرض كلام العلماء على الكتاب والسنة فما وافقهما قبلناه وما عارضهما رددناه، فإن أقوال الرجال يحتج لها ولا يحتج بها، وقد ضُمِنت لنا العصمة في الكتاب

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٢٥١).

<sup>(</sup>٢) انظر (ص: ٢٥١).

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقعين عن رب العالمين (٢/ ١٣٩) نقلاً عن ابن وهب، دار الكتب العلمية، ط١، ١٩٩١م.

### الكافِية الشَّافِية لِنَة إِن السَّيدُ لالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ « وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمانِية



والسنة ولم تضمن لنا في أقوال العلماء "(۱). «وليس لأحدٍ أن يحتج بقول أحدٍ في مسائل النزاع وإنما الحجة النص والإجماع، ودليلٌ مستنبطٌ من ذلك تُقرر مقدماته بالأدلة الشرعية لا بأقوال بعض العلماء؛ فإن أقوال العلماء يُحتج لها بالأدلة الشرعية ، لا يُحتج بها على الأدلة الشرعية "(۲).

لا سيما وأن الأئمة أنفسهم قد نهوا الناسَ عن تقليدهم، وأمروهم باتباع الدليل، فمن ذلك أن أبا حنيفة قد «روى عنه أصحابه أقوالاً شتى وعباراتٍ متنوعة كلها تؤدي إلى شيء واحدٍ، وهو وجوب الأخذ بالحديث وترك تقليد آراء الأئمة المخالفة لها - من ذلك -: «إذا صح الحديث فهو مذهبي». «لا يحل لأحدٍ أن يأخذ بقولنا ما لم يعلم من أين أخذناه». . «إذا قلتُ قولاً يخالف كتاب الله تعالى وخبر الرسول عليه فاتركوا قولي»»(٣).

ومنهم أبو يوسف حيث قال: «لا يحل لأحد أن يقول مقالتنا حتى يعلم من أين قلنا»(٤).

ومنهم مالك بن أنس رحمه الله حيث قال: «إنما أنا بشرٌ أخطئ وأصيب فانظروا في رأيي، فكل ما وافق الكتاب والسنة فخذوه، وكل ما لم يوافق الكتاب والسنة فاتركوه»(٥).

ومنهم قول الشافعي: «مثل الذي يطلب العلم بلا حجة كمثل حاطب

<sup>(</sup>۱) الأصول الشرعية في التوحيد والشرك، والسنة والبدعة، والتاريخ والصحابة، والدعوة والمنهج، والكفار والجهاد (ص: ٨٤)، ناصر بن حمد بن حمين الفهد. تنزيه القرآن الكريم عن دعاوى المبطلين (ص: ٢٠)، منقذ بن محمود السقار، الناشر: رابطة العالم الإسلامي.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲۱/۲۲).

<sup>(</sup>٣) صفة صلاة النبي ﷺ (ص: ٤٦).

<sup>(</sup>٤) إعلام الموقعين (٢/ ١٤٠).

<sup>(</sup>٥) صفة صلاة النبي على (ص: ٤٨).

ليل، يحمل حزمة حطب وفيه أفعى تلدغه وهو لا يدري»، ذكره البيهقي (١).

ومنهم الإمام أحمد حيث قال مثلا: «لا تقلدني ولا تقلد مالكاً، ولا الشافعي، ولا الأوزاعي، ولا الثوري، وخذ من حيث أخذوا»(٢).

وبعد فتلك «هي أقوال الأئمة رضي الله تعالى عنهم في الأمر بالتمسك بالحديث وبالدليل بشكل عام، والنهي عن تقليدهم دون بصيرة، وهي من الوضوح والبيان بحيث لا تقبل جدلا ولا تأويلا»(٣).

قال وليد - جعله الله هادياً مهدياً -: وإذا كان الأمر كذلك وأن الحديث إذا صح فيجب الأخذ به وترك قول من خالفه كائناً من كان فما بالك إذا كان ذلك القول يخالف ست آيات صريحة من القرآن كما هنا، حيث إن استنباط أو تقدير كلمة «وحده» في آيات الباب يخالف منطوق الآيات الست الصريحة السابقة التي أنكر فيها المشركون اقتران كلمة «وحده» بالله كما سبق بيانه (٤).

# إفراط السلفية وتشددهم في شروط شهادة التوحيد مع المسلمين وتفريطهم فيها مع المشركين

السبب الثالث وهو الأهم: أنكم تشددتم جداً في شروط التوحيد على المسلمين، فاشترطتم عليهم سبعة شروط لتقبلوا منهم شهادة التوحيد «لا إله

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين (٢/ ١٣٩)

<sup>(</sup>٢) صفة صلاة النبي على (ص: ٥٣)، إعلام الموقعين (٢/ ١٣٩)

<sup>(</sup>٣) صفة صلاة النبي على للألباني (ص: ٥٣)، مكتبة المعارف الرياض. وانظر أيضاً: كشف شبهات الصوفية (ص: ١٨)، شحاتة محمد صقر، مكتبة دار العلوم، البحيرة (مصر)، هي السلفية نسبة وعقيدة ومنهجا (٢/ ٧٩)، محمَّد إبراهيم شقرة، ط٢، ١٤٢١ هـ - ٢٠٠٠ م.

<sup>(</sup>٤) انظر (ص: ٢٥٥).

### الكافِية الشَّافِية لِنَةُ عِن السَّدَلَالِ ابْن تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَبْنُ سَأَلْتُهُ مُه الثَّمَانِية



إلا الله»!! وهذه الشروط يطول شرحها عند السلفية، ولذا لهم في ذلك أبحاث وتصانيف لسطها(١).

### شروط كلمة التوحيد السبعة أو الثمانية عند السلفية

وقد نظمها الحكمي منهم بقوله:

وفى نصوص الوحى حقا وردت بالنطق إلا حيث يستكملها والانقياد فادر ما أقول وفقك الله لما أحبه (٢)

وبشروط سبعة قد قيدت فإنه لم ينتفع قائلها العلم واليقين والقبول والصدق والإخلاص والمحبه

وقوله: ««لم ينتفع قائلها» أي: قائل لا إله إلا الله، «بالنطق» أي: بنطقه بها مجرداً، «إلا حيث يستكملها» أي: هذه الشروط السبعة، ومعنى استكمالها اجتماعها في العبد والتزامه إياها بدون مناقضةٍ منه لشيء منها... وكم حافظ لألفاظها يجري فيها كالسهم وتراه يقع كثيراً فيما يناقضها» (٣). اه.

ثم أضاف أحدهم شرطا آخر فقال: «ويمكننا أن نضيف إلى هذه الشروط السابقة السبعة شرطًا ثامنًا: ألا وهو الكفر بما يُعْبَد من دون الله «(٤)،

<sup>(</sup>١) من ذلك بحث بعنوان «شروط لا إله إلا الله»، د. عواد المعتق، منشور في مجلة الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، العددان (١٠١، ١٠١)، ١٤١٤-١٤١٥ه. .

<sup>(</sup>٢) معارج القبول بشرح سلم الوصول (١/ ٣٢).

<sup>(</sup>٣) معارج القبول بشرح سلم الوصول (٢/ ٤١٨).

<sup>(</sup>٤) كذا قال صبرى شاهين محقق كتاب التوحيد لابن رجب (ص: ٤٠)، دار القاسم بالرياض، 1210ه.

«فلا يكفي التلفظ بـ لا إله إلا الله دون علم لمعناها وعمل بمقتضاها والكفر بما يعبد من دون الله، ولا بد من تحقيق الشروط السبعة أو الثمانية»(١).

«فكل من قال لا إله إلا الله ولم يعلم معناها أو حَرَّفَ المعنى أو أثبت المعنى مع اللفظ المعنى مع اللفظ، ولكنه لم يعمل بمقتضاها، أو أثبت المعنى مع اللفظ وعمل بمقتضاها ولم يكفر بما يعبد من دون الله فليس بمسلم، لا تنفعه لا إله إلا الله»(٢). «لأن المقصود هو اعتقاد معنى هذه الكلمة والعمل بمقتضاها، أما مجرد حروف ولفظ يكرر فهذا ليس المراد»(٣).

و «التوحيد له ركنان: النفي والإثبات؛ فمن لم يكفر بالطاغوت، ولم يبرأ من الشرك، فتوحيده باطل فاسد، وأعماله كلها - حتى إقراره بـ «لا إله إلا الله» - وغير ذلك من العبادات حابطة» (٤).

ولذا فإن «إقرار القبورية بـ «لا إله إلا الله»، وتصديقهم برسول الله على ونحو ذلك من العبادات، لا يجديهم ولا ينفعهم. . مع إظهار الأعمال الشركية الدالة على عقيدة الشرك. . وذلك كمن يقول: إني مصدق بما ذكر، ثم شد الزنار»(٥).

بل من «يقول: «لا إله إلا الله»، ولكن لا يفهم معناها، ولا يعمل به فهو كمثل الحمار يحمل أسفاراً» (دو جهال الكفار أعلم منه بمعنى (لا إله

<sup>(1)</sup>  $m_{c}$   $\sigma$   $\sigma$   $\sigma$  ( $\sigma$ ).  $\sigma$  ( $\sigma$ )  $\sigma$ 

<sup>(</sup>٢) شرح كشف الشبهات للحازمي (٨/٥، ت.ش).

<sup>(</sup>٣) شرح كشف الشبهات للحازمي (٩/ ١٢، ت.ش).

<sup>(</sup>٤) جهود علماء الحنفية (١/ ٣٤٤).

<sup>(</sup>٥) جهود علماء الحنفية في إبطال عقائد القبورية (١/٣٠٦).

<sup>(</sup>٦) جهود علماء الحنفية في إبطال عقائد القبورية (١/ ١٦٥).

### الكافية الد اله افية لذة فن السيدلال ابن تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



إلا الله)»(۱) لأن «الكفار الجهال يعلمون أن مراد النبي بهذه الكلمة هو (إفراد الله تعالى) بالتعلق و(الكفر) بما يعبد من دونه والبراءة منه . . . فالعجب ممن يدعي الإسلام وهو لا يعرف من تفسير هذه الكلمة ما عرفه جهال الكفرة، بل يظن أن ذلك هو التلفظ بحروفها من غير اعتقاد القلب لشيء من المعاني»(۲) . و«هذا رجلُ سُوءٍ لا خير فيه . . . إذا كان أبو جهل فرعون هذه الأمة وأضرابه أعلم منه بمعناها»(۳) .

و «إذا كان لا يدري معنى هذه الكلمة.. نقول: هذا لا تنفعه لا إله إلا الله لأن المنافقين... علموا المعنى وتلفظوا بها ومع ذلك ما نفعتهم، بل يَظُنُّ أن ذلك هو التلفظ بحروفها من غير اعتقاد القلب بشيء من المعاني، هذا صنف ثاني. الأول: تلفظوا بها ولم يعرفوا معناها ما نفعتهم. الصنف الثاني: ظن أن التوحيد هو مجرد التلفظ فحسب» (٤).

وهذا باطل «بحديث: «من مات وهو يعلم أنه لا إله إلا الله دخل الجنة». فهذا الحديث صريحٌ في أنه لا يكفي مجرد التلفظ بكلمة التوحيد دون فهم معناها والاعتقاد بها من عمق القلب. . . وليس المراد قولها باللسان فقط، مع الجهل بمعناها . . . ولكن المراد قولها مع معرفتها بالقلب والإذعان لها . . . »(٥).

<sup>(</sup>١) كشف الشبهات لابن عبد الوهاب (ص: ١٧).

<sup>(</sup>٢) كشف الشبهات لابن عبد الوهاب (ص: ١٦).

<sup>(</sup>٣) شرح كشف الشبهات لمحمد بن إبراهيم آل الشيخ (ص: ٣٩).

<sup>(</sup>٤) شرح كشف الشبهات للحازمي (٧/ ١٨، ت.ش).

<sup>(</sup>٥) جهود علماء الحنفية في إبطال عقائد القبورية (١/ ١٦٤).

## أنتم لم تشترطوا على المشركين حتى التلفظ بالتوحيد في الربوبية وإنما تبرعتم لهم بذلك

قال وليد - عفى الله عنه -: حاصل النصوص السابقة أنه لا يكفي عندكم التلفظ بكلمة الشهادة ما لم يأت بشروطها السبعة أو الثمانية، ولكنكم لم تشترطوا أيَّ شرطٍ على المشركين لتشهدوا لهم بالتوحيد في الربوبية!! حتى لم تشترطوا التلفظ بما يفيد التوحيد في الربوبية كالحصر والقصر والنفي والإثبات!! بل أنتم تبرعتم لهم بذلك مع أنهم لم يقولوا حرفا من ذلك كما سبق.

# المشركون أولى بأن يقال فيهم أنهم كالحمار يحمل أسفارا لعدم فقههم بتوحيد الربوبية الذى أقروا به

أي حتى لو سلمنا أنهم تلفظوا بأن الله هو الخالق وحده لكان المفروض أن تقولوا عنهم أنهم كالحمار يحمل أسفاراً؛ لأنهم قالوا بأن الله هو الخالق وحده دون أن يفهموا معناها ومقتضاها، إذ مقتضاها أن الخالق من لا شيء قادر من باب أولى على الإعادة والبعث الذي ينكرونه ويعجزون الله عنه، فلا جرم أن ابن القيم قال بأن منكر البعث منكر لوجود الله «فليس مع المكذبين بالقيامة إلا مجرد تكذيب الله ورسوله وتعجيز قدرته ونسبة علمه إلى القصور والقدح في حكمته، ولهذا يخبر الله سبحانه عمن أنكر ذلك بأنه كافر بربه جاحد له لم يقر برب العالمين فاطر السموات والأرض»(۱).

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين لابن القيم (١/٢٦٧).

### الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السِّدِلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّانِية



فكان المفروض أن المشركين لو أنهم فعلا تلفظوا بـ«لا خالق إلا الله وحده لا شريك له»: أن ترفضوا ذلك منهم للسبب نفسه الذي رفضتم تلفظ خصومكم بلا إله إلا الله وهو أنهم نقضوها بدعاء الموتى بزعمكم!!!

فالمشركون أيضاً نقضوا إقرارهم المفترض بأنه «لا خالق إلا الله»، لأنهم أقرُّوا أن الله خالقهم ولكن أنكروا قدرته على بعثهم مع أنه أهون عليه من خلقهم من البدء، وقالوا بأن الله هو الرازق وحده ثم نقضوا ذلك بقتلهم أولاً دهم خشية إملاق ونحو ذلك مما سبق بيانه، وهذا كله يبطل ما زعمتم من أن المشركين كانوا يعرفون معنى لا إله إلا الله، كيف؟ وهم لم يعرفوا معنى لا خالق إلا الله كما رأينا!!

### كيف تشددتم في شروط التوحيد مع المسلمين.. دون المشركين

إذا كان المسلم اشترطتم عليه كلَّ هذه الشروطِ لتعتبروه موحداً فمن باب أولى أن تتشددوا بالشروط على المشركين، لأن المسلم ينطق بالشهادتين صباح مساء، فهو دائماً مصرحٌ بإيمانه بالله الواحد الأحد في ربوبيته وألوهيته، فضلاً عن إيمانه بملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وقضائه وقدره، والمشرك بخلاف ذلك كله!

بيد أنكم عكستم فشددتم الشروط على المسلمين في توحيد الألوهية؛ فمن نطق بكلمة التوحيد «لا إله إلا الله» لا عبرة بنطقه بها ما لم يحقق الشروط السبعة أو الثمانية لها عندكم، وأما المشركون فلم تشترطوا عليهم حتى مجرد النطق لكي تشهدوا لهم بالتوحيد في الربوبية، بل تبرعتم أنتم بالنطق نيابة عنهم فقلتم «فهؤلاء المشركون يشهدون أن الله هو الخالق وحده

لا شريك له، وأنه لا يرزق إلا هو، ولا يحيي ولا يميت إلا هو، ولا يدبر الأمر إلا هو... فإذا أردت الدليل على أن هؤلاء.. يشهدون بهذا فاقرأ قوله تعالى: ﴿قُلَ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ...﴾ ﴿فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ﴾ (١٠)!!!

### كيف تتبرعون للمشركين بما سلبتموه عن المسلمين

فكيف شهدتم بأنهم يقولون: أن الله هو الخالق وحده لا شريك له . . . ، وهم أنفسهم اقتصروا أو سوف يقتصرون حين يُسألون عن الخالق على كلمة واحدة وهي: «الله» (۲)!! أي لن يقولوا: «الله وحده لا شريك له»، وإنما هذا تبرع منكم!! فكيف تتبرعون للمشركين ما سلبتموه عن المسلمين؟!

أنتم لم تشهدوا للمسلمين بالتوحيد لا في الربوبية ولا في الألوهية مع تصريحهم بذلك بكرةً وعشياً.

إن المسلمين الذي يشهدون بالتوحيد صباح مساء وينطقون به فعلا ويقولون: لا إله ولا رب ولا خالق ولا معبود بحق إلا الله وحده لا شريك له، ومع ذلك لم تشهدوا لهم بالتوحيد لا في الربوبية ولا في الألوهية!!!

فهذا ابن باز يقول: «ومن العقائد المضادة للحق ما يعتقده بعض الباطنية وبعض المتصوفة من أن بعض من يسمونهم بالأولياء يشاركون الله في التدبير

<sup>(</sup>۱) كشف الشبهات للشيخ محمد بن عبد الوهاب (ص: ١٤)، وانظر أيضاً معنى لا إله إلا الله، محمد بن عبد الوهاب (ص: ٢، ت.ش)، وشرح كشف الشبهات لمحمد بن إبراهيم آل الشيخ (ص: ٣٠).

<sup>(</sup>٢) طبعا هذا لو سلمنا أنهم قالوا: الله أي خالقنا، وإلا فهذا غير مسلّم كما سبق بيانه مطولاً. انظر (ص: ١١٤).

### الكافية الشَّافِية لِنَة إِن السِّدِلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



ويتصرفون في شؤون العالم ويسمونهم بالأقطاب والأوتاد والأغواث وغير ذلك من الأسماء التي اخترعوها لآلهتهم، وهذا من أقبح الشرك في الربوبية وهو شر من شرك جاهلية العرب، لأن كفار العرب لم يشركوا في الربوبية وإنما أشركوا في العبادة»(١).

فتأمل كيف جعل ابن باز خصومه من المسلمين ممن سماهم بعض المتصوفة جعلهم مشركين في الربوبية حين قال «يسمونهم بالأولياء يشاركون الله في التدبير.. وهذا من أقبح الشرك في الربوبية»، ثم جعلهم مشركين في الألوهية حين قال «الأسماء التي اخترعوها لآلهتهم»، ولذا جعلهم شراً من مشركي العرب بحجة أن مشركي العرب كانوا موحدين في الربوبية، دون أولئك المتصوفة الذي أشركوا في الربوبية!!!

ويفصًل بعض السلفية أكثر فيقول: «لقد غالت القبورية في اعتقاد التصرف لرسول الله على تصرفاً مطلقاً في الكون بحيث جعلوه رباً لهذا الكون ومالكه يتصرف فيه ما يشاء كل ذلك»(٢)، فالقادرية غلوا في الجيلاني حيث «جعلوه رباً لهذا الكون متصرفاً فيه تصرفاً مطلقاً، كما جعلوا قبره وثناً يعبدونه من دون الله تعالى، وكفريات القبورية في الغلو فيه واسعة الذيل»(٣)، والرفاعية أيضاً غلوا في الرفاعي حيث «جعلوه رباً لهذا الكون متصرفاً فيه كيف يشاء؛ يعطي ويمنع، يرى ويسمع، ويعلم المغيبات، ويفرج الكربات»(٤). اه.

<sup>(</sup>۱) العقيدة الصحيحة وما يضادها ونواقض الإسلام لابن باز (ص: ۲٤)، الكتاب منشور على موقع وزارة الأوقاف السعودية بدون بيانات.

<sup>(</sup>٢) جهود علماء الحنفية في إبطال عقائد القبورية (٢/ ٧٠٣).

<sup>(</sup>٣) جهود علماء الحنفية في إبطال عقائد القبورية (٢/ ٧٢٧).

<sup>(</sup>٤) جهود علماء الحنفية في إبطال عقائد القبورية (٢/ ٧٣٤).

فتأمل قوله «جعلوه رباً لهذا الكون. . . » كيف جعل خصومه المسلمين مشركين في الربوبية ، ثم جعلهم مشركين في الألوهية بقوله «كما جعلوا قبره وثنا يعبدونه» ، فإذن المسلمون عنده مشركون في الربوبية والألوهية معاً ، بخلاف المشركين فهم موحدون في الربوبية!!

والحاصل أنكم لا تشهدون لخصومكم المسلمين الذي يشهدون صباح مساء بأنه لا رب ولا خالق ولا إله ولا معبود بحق إلا الله وحده لا شريك له وينطقون ذلك بألسنتهم، لا تبرعاً منكم عليهم كما فعلتم مع المشركين، حيث تبرعتم لهم بالتوحيد في الربوبية لتشهدوا لهم بذلك، ولا تشهدون للمسلمين بالتوحيد بحجة أنه لا يكفي التلفظ بكلمة التوحيد!! بل لا بد أن يحققوا شروطها السبعة أو الثمانية!!! وأما المشركون فحتى التلفظ بما يدل على التوحيد في الربوبية لم تشترطوا عليهم ذلك! بل أنتم تبرعتم لهم به كما سبق(۱)!!

### هل تعريف توحيد الربوبية الذي وضعتموه متحقق في المشركين وفي آيات الباب التي تستدلون بها؟

هذا على الرغم من أنكم أنتم أنفسكم حين عرَّفتم توحيد الربوبية قلتم بأنه: «الاعتقاد بأن الله هو وحده الخالق الرازق. . فلا خالق ولا رازق ولا مدبر. . غيره سبحانه»(۲) ، واشترطتم أن يكون اللفظ «متضمن لركنين أساسيين: نفي، وإثبات . فأما الإثبات فهو: إثبات ما يجب لله تعالى من

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٢٣٨).

<sup>(</sup>٢) جهود علماء الحنفية (١/ ١١٥).

### الكافِية الشَّافِية لِنَة إِن السِيدَلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمانِية



الربوبية والألوهية . . . وأما النفي فهو: نفي مشاركة غير الله تعالى فيما يجب له $^{(1)}$ . اه.

فهل هذا التعريف الذي وضعتموه أنتم أنفسكم لتوحيد الربوبية ينطبق على المشركين حتى تستنتجوا أنهم موحدون في الربوبية؟!! أنتم اشترطتم النفي والإثبات - ونحوه ما أساليب الحصر - في توحيد الربوبية والألوهية، فأين هذا النفي والإثبات في آيات الباب الثمانية؟ أين النفي والإثبات في قوله تعالى مثلا ﴿وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَّ الله أَهُ ؟ هل قال عنهم «ليقولن الله وحده لا خالق سواه»؟ هل قال عنهم: «ليقولن الله وحده ونشهد أنه لا خالق الا هو»؟! هل قال عنهم: «ليقولن الله وحده لا شريك له»؟!!

### هدف ابن تيمية من تبرعه للمشركين بالتوحيد

طبعا لم ينقل القرآن عنهم هذا ولا ذاك، ولذلك تبرعتم لهم بالنفي والإثبات من كيسكم لتزعموا بعد ذلك أنهم حققوا توحيد الربوبية، ولم يحققوا توحيد الألوهية فشابهوا بذلك متكلمي أهل الإسلام!!

وهذا بالضبط ما أراد ابن تيمية أن يصل إليه!! حيث قال عن المتكلمين بأن «غاية توحيدهم هو توحيد المشركين الذين كانوا يعبدون الأصنام» (\*\*) «فتوحيد الربوبية كان المشركون مقرين به، وهو نهاية ما يثبته هؤلاء المتكلمون (\*\*) ، «وهذا من أعظم ما وقع فيه هؤلاء.. من الجهل

<sup>(</sup>١) تقريب التدمرية (ص: ٦).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى (۸/ ۱۰۱).

<sup>(</sup>٣) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٣/ ٩٧٤).

بالتوحيد»(١)، لأن هذا «غاية توحيدهم وهو توحيد الربوبية الذي اعترف به مشركو العرب»(٢)!!!

#### ثانياً: الجواب المفصل:

ما سبق كان جواباً مجملاً عن نصوص للمفسرين ممن قدَّر أو فهم كلمة «وحده» من آيات الباب الثمانية، وأما الجواب المفصَّل: فأجيب فيه عن تلك النصوص كل على حده:

أولاً: الجواب عن قول الطبري أن العرب «كانت تقر بوحدانيته، غير أنها كانت تشرك في عبادته»:

والجواب عنه من وجوه:

الوجه الأول: الطبري لا يقول بنظرية تقسيم التوحيد إلى ربوبية وألوهية، بل نصوصه صريحة في مخالفة كثيرٍ من أصول هذه النظرية، كما بسطتُه في كتابي الكبير، ولاسيما الأصل القائل بأن العرب عدَّدوا الآلهة ولم يعدِّدوا الأرباب، فهذا ما نصَّ الطبري على خلافه مراراً وتكراراً؛ منها: قوله: «ويدعون الآلهة والأوثان معه أرباباً»، وقوله «ويزعمون كذباً وافتراءً أنهم أربابهم من دون الله» وقوله «وعاد للشرك ودعوى الآلهة والأوثان أرباباً معه» (٥٠).

فنصَّ الطبري هنا وفي مواضع أخرى كثيرة ذكرناها في كتابنا الكبير،

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٩/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين (۱/۹۹).

<sup>(</sup>٣) جامع البيان (١٨/ ٤٤٠).

<sup>(</sup>٤) جامع البيان (١٠/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٥) جامع البيان (١٢/ ١٣٣).

### الكافِية الشَّافِية لِنَهُ إِن السِيدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَياتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



نصَّ على أن العرب اتخذوا الأصنام من دون الله آلهة وأرباباً، وهذا بالطبع يخالف أصلاً أصيلاً من أصول نظرية تقسيم التوحيد، وهو أن المشركين عددوا الآلهة ولم يعددوا الأرباب!!

الوجه الثاني: لم يقل الطبري إن آيات الباب الثمانية دلت على أن مشركي العرب قالوا بألسنتهم أن الله وحده هو الخالق، فهذا ليس في نص الطبري السابق، وإنما أراد أن العرب تعلم بوحدانية الله، لا أنها فعلا أقرت به بألسنتها! وهو صريح قوله «إذ كان ما كان عند العرب من العلم بوحدانية الله، وأنه مبدع الخلق وخالقهم ورازقهم، نظير الذي كان من ذلك عند أهل الكتابين».

فقوله «عند العرب من العلم بوحدانية الله» يفسر لنا قول الطبري عن المشركين في النص نفسه وهو قوله «ولكن الله جل ثناؤه قد أخبر في كتابه عنها أنها كانت تقر بوحدانيته، غير أنها كانت تشرك في عبادته ما كانت تشرك فيها»، فمعنى الإقرار هنا هو أنها تقر بقلوبها لا بألسنتها، أي أنها تعلم بوحدانيته تعالى في قلوبها، كما نص على ذلك في قوله «عند العرب من العلم بوحدانية الله».

وكون العرب تعلم بوحدانية الله فهذا يمكن أن يسلِّم، ولكن هذا لا يلزم منه أنها مقرَّةٌ بالتوحيد؛ لأنها حينئذٍ تكون كأهل الكتاب الذين يعلمون بصدق نبينا ومع ذلك كذَّبوه كما سيأتي ذلك (١)، فالعرب كانت تعلم بالتوحيد ولكن لم تكن تذعن أو تسلم به، بل كانت تنكره كما نص الطبري.

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٣٥٦-٣٥٧).

## قول الطبري عن المشركين: «إنكارًا منهم أن يكون لهم ربٌ يفنيهم ويهلكهم»

فقد قال الطبري نفسه في تفسير سورة «الجاثية»: «وقوله ﴿وَمَا يُهْلِكُا ٓ إِلَّا النَّهُوْ ﴾، يقول تعالى ذكره مخبرًا عن هؤلاء المشركين أنهم قالوا: وما يهلكنا فيفنينا إلا مرّ الليالي والأيام وطول العمر، إنكاراً منهم أن يكون لهم ربِّ يفنيهم ويهلكهم»(١). اه.

فنص الطبري هنا على أن المشركين ينكرون «أن يكون لهم ربٌّ يفنيهم ويهلكهم» فإذا كانوا ينكرون الرب طرا فكيف يوحدونه في الربوبية؟!!! لا يقال: إن قوله «إنكارًا منهم أن يكون لهم ربّ يفنيهم ويهلكهم» أراد به أنهم ينكرون أن يفنيهم الله أو يميتهم ثم يحييهم ليبعثهم، وهذا لأنهم ينكرون البعث والنشور، وليس في هذا كله أنهم منكرون لوجود الله تعالى ولا أنهم منكرون لوحدانيته في الربوبية.

لأننا نقول: كونهم ينكرون أن يميتهم الله ثم يحييهم هو بحد ذاته إنكار لتوحيد الربوبية الذي تنسبونه إليهم، لأن الإحياء والإماتة هو جزء من توحيد الربوبية، فإنكاره هذا الجزء إنكار لتوحيد الربوبية إذ «توحيد الربوبية توحيد بأفعال الله تعالى، مثل الخلق والرزق والإحياء والإماتة...»(٢)، بل من ينكر البعث فإنه «كافرٌ بربه جاحدٌ له لم يقر برب العالمين فاطر السموات والأرض»(٣) كما قرر ذلك ابن القيم نفسه.

<sup>(</sup>١) جامع البيان (٢١/ ٩٦).

<sup>(</sup>٢) جهود علماء الحنفية (١/ ٢١٨).

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقعين عن رب العالمين لابن القيم (١/٢٦٧).

### الكافية الشَّافِية لِنَقْضِ السِّدِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



فإن قيل: ولكن هذا كله لا يعكِّر على أن الطبري فهم من بعض آيات الباب الثمانية الوحدانية ونسبها إلى المشركين، وأن شركها كان في العبادة، حيث قال «ولكن الله جل ثناؤه قد أخبر في كتابه عنها أنها كانت تقر بوحدانيته، غير أنها كانت تشرك في عبادته ما كانت تشرك فيها، فقال جل ثناؤه: ﴿وَلَبِن سَأَلْتُهُم مَّنَ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَ ٱللَّهُ ﴾. اه.

## قول الطبري: تعالى الله عما قالوه من أن له شريكا، أو أن معه في القِدم إلها يُعبد

قلنا: أولاً: إن شركهم في العبادة ناتج - كما قلنا مراراً - عن شركهم في الربوبية، وهذا الطبري نفسه يقول في موضع آخر: "وقوله: ﴿ سُبُحَنَ اللّهِ عَمَا يَصِفُونَ الله عَمَا يَصِفُونَ الله عَما يَصِفُونَ الله عَما يَصِفُونَ الله عَما قالوه من أن له شريكاً، أو أن معه في القِدم إلها من أن له ولداً، وعما قالوه من أن له شريكاً، أو أن معه في القِدم إلها يعبد تبارك وتعالى "(۱).

فتأمل قوله «وعما قالوه من أن له شريكا، أو أن معه في القِدم إلها يُعبد»، تأمل كيف نسب إليهم أنهم يعتقدون بوجود إله قديم شريكٍ لله يُعبد معه، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً!! طبعاً إله قديم يعني أنه عندهم ند لله القديم!! وهذا ينافي قول الطبري بأن قوله تعالى ﴿ فَكَلا جَعْمَلُوا لِلّهِ أَندَادًا وَأَنتُم وَلَا تَعْلَمُونَ لَنه لا ند له، فكيف يعلمون أنه لا ند له مع أنهم يزعمون بوجود إله قديم يُعبد معه؟!

وقال الطبري: «إن كنتم توقنون بحقيقة ما أخبرتكم من أن ربكم رب السماوات والأرض، فإن الذي أخبرتكم أن الله هو الذي هذه الصفات

<sup>(</sup>۱) جامع البيان (۱۰۱/۱۷).

صفاته، وأن هذا القرآن تنزيله، ومحمدا على رسوله حق يقين، فأيقنوا به كما أيقنتم بما توقنون من حقائق الأشياء غيره (١).

ثانياً: ما قاله الطبري هنا - في سورة البقرة - معارض بما قاله الطبري نفسه نفي سورة الجاثية كما سبق، ثم هو معارض أيضاً بما قاله الطبري نفسه في تفسيره لآيات الباب الثمانية، حيث إنه لم يتعرض لقضية التوحيد عندما فسّر تلك الآيات الثمانية، وقد سبق أن سردنا نصوصه الثمانية في ذلك، فهو مقدم على ما قاله في تفسيره لسورة البقرة لسبين:

الأول: أن تلك المواضع - أي في تفسيره لآيات الباب الثمانية - متأخرةٌ عن موضع كلامه في تفسيره لسورة «البقرة» الذي ذكر فيه عبارة «كانت تقر بوحدانيته، غير أنها كانت تشرك في عبادته»، فيكون كلامه في تلك المواضع المتأخرة ناسخاً لكلامه الأول، طبعاً هذا إن سلكنا الترجيح في كلامه لا الجمع، والجمع أولى وقد سبق أن جمعنا بين كلامه كله.

والثاني: أن تلك المواضع المتأخرة كانت مخصَّصة لتفسير آيات الباب الثمانية، فيكون نظرُه وتفسيره فيها أدق، بخلاف ما قاله في موضع سورة البقرة لأن نظره حينها لم يكن منصباً على تفسير آية «الزخرف» ونحوه من آيات الباب الثمانية، وإنما كان منصبا على الآية التي كان يفسرها وهي ﴿فَلَا يَخَعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنتُم تَعَلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢].

#### تناقض السلفية في مجاهد والطبرى

فالطبري حمل آية «البقرة» هذه على أن العرب أيضاً يعلمون توحيد الله وليس أهل الكتاب وحدهم يعلمون ذلك كما ذهب مجاهد، ثم جاء الطبري

<sup>(</sup>١) جامع البيان (٢١/ ١٢)

### الكافية الدَّ افِية لِنَة إِن السَيدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



بآية «الزخرف»: ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُم لَيُقُولُنَ اللَّه ﴾ ليؤيد ما قاله ويرد به على مجاهد، وكان المفروض على الخصم أن يقدم تفسير مجاهد على الطبري عند التعارض باعتبار أن مجاهداً من التابعين ومن السلف قطعا، وأنه أخذ التفسير عن ابن عباس وغيره من الصحابة كما ذكر السلفية أنفسهم حين رجحوا تفسير مجاهد على تفسير غيره لبعض آيات الصفات.

فقد رجَّحوه على تفسير الطبري كما في تفسير آيات الاستواء حيث فسرها الطبري بعلو الملك والسلطان حيث قال: «فقل: علا عليها علو ملك وسلطان، لا علو انتقال وزوال»<sup>(1)</sup>، فقال بعض السلفية عن كلام الطبري هذا «هو من جنس كلام أهل البدع، فلا ينبغي، وهو خلاف الظاهر من النصوص، بل هو من التأويل الباطل»<sup>(1)</sup>.

ثم فسر السلفية الاستواء بتفسير مجاهد وأبي العالية بالعلو والارتفاع (٣)، فتمسكوا بتفسير مجاهد وقدَّموه على تفسير الطبري، فما بالهم صار الطبري الآن هنا – أي في تفسيره بآية البقرة: فلا تجعلوا لله أندادا.. – قوله مقدَّماً على قول مجاهد؟!

ثم أنت خبير أن نص آية «البقرة» هذه ليس فيها أن العرب كانوا يعلمون توحيد الله، غاية ما فيها هو قوله «وأنتم تعلمون» ولكن ماذا يعلمون؟ ثم من هم الذين يعلمون؟ أي مَن الفاعل وما المفعول به لفعل «يعلم» في آية «البقرة» هذه؟ الآية ليس فيها بيان لذلك!! ولذلك اختلف فيهما المفسرون على عدة أقوال، وفيما يلى بسط أقوالهم:

<sup>(</sup>١) جامع البيان (١/ ٤٥٧)

<sup>(</sup>٢) شرح كتاب التوحيد من صحيح البخاري للغنيمان (١/ ٢٩١).

<sup>(</sup>٣) موسوعة أهل السنة لعبد الرحمن دمشقية (ص: ٦٣٩).

<sup>(</sup>٤) أي قوله تعالى ﴿ فَكَلَّ تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢].

### أولاً: أقوال المفسرين في تحديد الفاعل في قوله تعالى ﴿وَأَنتُم تَعْلَمُونَ ﴾

الفاعل في قوله ﴿وَأَنتُمُ تَعْلَمُونَ﴾ هو واو الجماعة، ولكن على من تعود الواو في الفعل ﴿تَعْلَمُونَ﴾؟ لقد اختلف المفسرون في عودة هذا الضمير على أقوال؛ فابن عباس – فيما رُوي عنه – حَمله على المشركين، وروي عنه أيضاً أنه قال: والخطاب للكافرين والمنافقين (١).

ومجاهد حمله على أهل الكتاب كما سبق، والطبري عمَّمه فحمله عليهم وعلى مشركي العرب. وقال ابن فورك: «يحتمل أن تتناول الآية المؤمنين، فالمعنى لا ترتدوا أيها المؤمنون وتجعلوا لله أنداداً»(٢).

والحاصل من هذا: أن الفاعل أو المخاطب مختلف فيه على خمسة أقوال؛ فقيل المخاطب المؤمنون، وقيل: الكافرون، أو المشركون، أو المنافقون، أو أهل الكتاب، ويحتمل أن يراد الجميع فينتج قول سادس!!! والله أعلم.

### ثانياً: أقوال المفسرين في المفعول به في قوله ﴿وَأَنتُم تَعْلَمُونَ ﴾

المفعول به لم يذكر في الآية أصلاً وإنما هو مقدّر، ولذلك اختلف المفسرون في تقديره على أقوال كثيرة نسردها فيما يلى:

٢) وقال مجاهد: «وأنتم تعلمون أي: تعلمون أنه إله واحد في التوراة والإنجيل»<sup>(3)</sup>.

<sup>(</sup>۱) «عن ابن عباس . . . وأنتم تعلمون : أنه (1) لكم يرزقكم غيره (2) .

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن للإمام القرطبي (١/ ٣٨٦).

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن (١/ ٣٨٦).

<sup>(</sup>٣) فتح القدير للشوكاني (١/ ٦١).

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم لابن كثير (١/ ٣١٠).

### الحسكافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ « وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ » الثَّمَانِية



- ") وقال ابن فورك: «المعنى لا ترتدوا أيها المؤمنون وتجعلون لله أنداداً بعد علمكم الذي هو نفي الجهل بأن الله واحد»(١).
- ٤) وقال الزمخشري: «وهم يعلمون أنها لا تقدر على نحو ما هو عليه قادر» (۲).
- وقال الفخر الرازي: «معناه.. تعلمون أن هذه الأشياء <u>لا يصح جعلها</u> أنداداً لله تعالى»<sup>(۳)</sup>.
- 7) وقال القرطبي: «﴿وَأَنتُمُ تَعَلَمُونَ﴾، يريد العلم الخاص بأن الله تعالى خلق الخلق وأنزل الماء وأنبت الرزق، فيعلمون أنه المنعم عليهم دون الانداد»(٤).
- ٧) وقال البيضاوي: "ومفعول "قَالَمُون » مطروح، أي: وحالكم أنكم من أهل العلم والنظر وإصابة الرأي، فلو تأملتم أدنى تأمل اضطر عقلكم إلى إثبات موجدٍ للممكنات منفردٍ بوجوب الذات، متعالٍ عن مشابهة المخلوقات. أو منوي وهو أنها لا تماثله ولا تقدر على مثل ما يفعله" (٥).
- ٨) وقال الشيخ زاده: «وأنتم تعلمون أن الأنداد التي تزعمونها لا تماثله تعالى لا في ذاته ولا في شيء من صفات كماله ولا تقدر على مثل ما يفعله الله عز وجل فضلاً عن أن تقدر على منازعته بأن تدفع عنهم

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن للإمام القرطبي (١/ ٣٨٦)، وفتح القدير للشوكاني (١/ ٦٠).

<sup>(</sup>٢) الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل (١/ ٩٣).

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب (٢/ ١٢٢).

<sup>(</sup>٤) فتح القدير للشوكاني (١/ ٦٠).

<sup>(</sup>٥) أنوار التنزيل وأسرار التأويل (١/٥٦).

- بأس الله تعالى . . أو تمنحهم ما لم يرد الله تعالى (١) .
- وقال الشوكاني: «وقد يقال: المراد «وأنتم تعلمون» وحدانيته بالقوة والإمكان لو تدبرتم ونظرتم. وفيه دليل على وجوب استعمال الحجج وترك التقليد» (۲).
- 1) وقال القاسمي: «وأنتم تعلمون ما بينه وبينها من التفاوت، وأنها لا تفعل مثل أفعاله، كقوله: هل من شركائكم من يفعل من ذلكم من شيء»(٣).

فهذه عشرة كاملة، أي عشرة أقوال في المراد بضمير المفعول به في قوله ﴿وَأَنتُمُ تَعۡلَمُونَ﴾ وهي باختصار:

- ١) وأنتم تعلمون أنه لا خالق سواه، قاله ابن عباس.
  - ٢) أو تعلمون أنه إله واحد، قاله مجاهد.
- ٣) أو تعلمون أيها المؤمنون أن الله واحد، قاله ابن فورك.
- ٤) أو تعلمون أنها لا تقدر على نحو ما هو عليه قادر، قاله الزمخشري.
  - ٥) تعلمون أنه المنعم عليهم دون الأنداد، قاله القرطبي.
- آو لو تأملتم لعلمتم أن ثمة موجداً للممكنات منفرد بوجوب الذات
   متعال عن مشابهة المخلوقات، قاله البيضاوي.
  - ٧) أو تعلمون أن هذه الأشياء لا يصح جعلها أنداداً لله تعالى، قاله الرازي.
- ٨) أو تعلمون وحدانيته بالقوة والإمكان لو تدبرتم ونظرتم، أبداه الشوكاني
   احتمالاً.

<sup>(</sup>١) حاشية الشيخ زاده على تفسير البيضاوي (١/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٢) فتح القدير للشوكاني (١/ ٦٠).

<sup>(</sup>٣) محاسن التأويل للقاسمي (١/٢٦٦).

### الحكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



- ٩) أو تعلمون أن الأنداد التي تزعمونها لا تماثله تعالى لا في ذاته ولا في شيء من صفات كماله ولا تقدر على مثل ما يفعله الله، قاله الشيخ زاده.
  - ١) أو تعلمون ما بينه وبينها من التفاوت، قاله القاسمي.

وقد اختار ابن تيمية وأتباعه من الأقوال العشرة في تفسير الآية: القول الأول الذي روي عن ابن عباس!! وهو أن المراد وأنتم تعلمون أنه لا خالق سواه، ثم خرج بنتيجة أن مشركي العرب موحدون في الربوبية دون الألوهية، وأن التوحيد منقسم إلى ربوبية وألوهية، وهذا كله غير مسلم؛ لأنه لم يثبت هذا القول عن ابن عباس أصلاً، وإن ثبت فهو حجة على الخصم كما سنبينه (۱).

# عِلمُ المشركين بأنه الرب الواحد.. لا يستلزم إقرارهم بذلك.. كأهل الكتاب الذين يعلمون صدق النبى ولم يؤمنوا به

ثم إن ابن عباس لم يقل إن العرب كانت تقر بأنه لا خالق سواه، وإنما قال كانت تعلم ذلك، والعلم بالشيء لا يستلزم الإقرار به أو بصحته، إذ قد يعلم ولا يقر به عناداً ومكابرة؛ دليله قوله تعالى ﴿الَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ وَيَعْرَفُونَ أَلْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الْكِنَبُ وَالبقرة: يَعْرِفُونَهُ كُمَا يَعْرِفُونَ أَنْاءَهُمُ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمْ لَيَكُنُمُونَ ٱلْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ اللهِ البقرة: البقرة: البقرة عالى أن العلماء من أهل الكتاب يعرفون صحة ما جاءهم به الرسول على كما يعرف أحدهم ولده. . ثم أخبر تعالى أنهم مع هذا التحقق والإتقان العلمي . . لَيكتمون الناس ما في كتبهم من صفة النبي علي وهم يعلمون (٢) . اه.

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٤٦٤)، وفي السند علتان.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم لابن كثير (٢/ ١٢٠).

أي «هم مع ذلك به مكذبون، ولنبوته جاحدون. فيعلم بذلك أنهم قد كانوا يدافعون حقيقة ما قد ثبت عندهم صحته واستحكمت لديهم معرفته»(۱). اه.

«بل ومشركو قريش قال الله عنهم ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَ ٱلظّٰلِمِينَ بِعَايَتِ اللّٰهِ يَجْمَدُونَ ﴾ (٢) ، «فقل الحمد لله على ظهور صدقك وكذب مكذبيك بل أكثرهم لا يعلمون أي ليس لهم علم يمنعهم من تكذيبك مع اعترافهم بما يوجب تصديقك (٣).

فهم "لم يُقِرُّوا لمحمد بأنه رسول الله مع تحققهم صدقه، وتيقنِهم صحة رسالته بالبراهين التي شاهدوها وسمعوا بها في مدة عشرين سنة (٤)، و (ما زال قومه يعرفونه بينهم بالصادق الأمين، لم تجرب عليه كذبة واحدة. ولما جاءه الروح بالوحي لم يخبر بخبر واحد كذب، لا عمدا ولا خطأ (٥). (وليس بمكة أحدٌ عنده شيء يخشى عليه إلا وضعه عنده، لما يعلم من صدقه وأمانته (٢).

«وأبو جهل كان يتحقق رسالة النبي على النبي الله ويعلم أن ما جاء به حق، ومع ذلك أنكر نبوته، وأقام على الكفر، وكذلك الأخنس، وأمية بن أبي الصلت، وغيرهما ممن كفر عناداً، مع علمهم بصدق الرسل»(٧).

<sup>(</sup>۱) جامع البيان (۱/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٢) الرد الشامل للموجان (ص: ١٠٢-١٠٣).

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب (٢٥/ ١٢٦)، السراج المنير للخطيب الشربيني (٣/ ١٩٤).

<sup>(</sup>٤) زاد المعاد في هدي خير العباد (٣/ ٣١٤)، وانظر: مجموع الفتاوى (١٠/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٥) الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح لابن تيمية (٥/ ٣٥٦).

<sup>(</sup>٦) السيرة النبوية لابن كثير (٣/ ٢٩٤).

<sup>(</sup>٧) تفسير البحر المحيط لأبي حيان (١/ ٣٠٤).

### الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّانِية



### قول الله عن المشركين وعن أهل الكتاب أنهم قوم لا يؤمنون

والملاحظ أن الله ختم إحدى آيات الباب الثمانية بقوله ﴿فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾، وهي نفس الخاتمة التي ختمت به آية تتحدث عن معرفة أهل الكتاب برسولنا الكريم ﷺ، قال تعالى في حق المشركين: ﴿قُل لِّمَن مَا فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُل لِلَهِ كَنَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيكَمَةِ لَا رَيْبَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُل لِلَهِ كَنَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيكَمَةِ لَا رَيْبَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُلُ لِللَّهِ كَنَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيكَمَةِ لَا رَيْبَ فِيهِ النَّهِ الْمَانِيمَ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأنعام: ١٢]، أي إنَّ «عدم إيمانهم بسبب خسرانهم فإن إبطال العقل باتباع الحواس والوهم والانهماك في تقليد وإغفال النظر أدى بهم إلى الإصرار على الكفر والامتناع من الإيمان»(١).

وقال تعالى في حق أهل الكتاب: ﴿ اللَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِتَبَ يَمْ فُونُهُ كُمَا يَعْرِفُونَهُمُ اللَّذِينَ خَيرُوا أَنفُسَهُم فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ الْأَنعَامِ: ٢٠] «فأثبت لهم المعرفة بالنبي ﷺ ثم بين أنهم لا يؤمنون، وذلك مما يوضح أن الإيمان غير العلم؛ كما أن الجهل مغاير للكفر. نعم، قد يكون العلم فضيلة، وإن لم يقع العمل به على الجملة » (٢٠).

وقوله ﴿ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ ﴾ بحُلاهم ونعوتهم وهذا استشهاد لأهل مكة بمعرفة أهل الكتاب به وبصحة نبوته (٣)، و «الذين خسروا أنفسهم من أهل الكتابين والمشركين فهم لا يؤمنون بما يجب الإيمان به (٤)، «أي أولئك هم

تفسير أبى السعود (٣/ ١١٥).

<sup>(</sup>٢) الموافقات للشاطبي (١/ ٨٤)، طبعة دار ابن عفان، ط١، ١٤١٧ هـ - ١٩٩٧ م.

<sup>(</sup>٣) تفسير النسفي (١/ ٤٩٦)، وانظر: تفسير الزمخشري (١٢/٢).

<sup>(</sup>٤) تفسير الألوسي (٤/ ١١٤).

الخاسرون لأنهم لم يؤمنوا بمحمد ﷺ بعد وضوح الآيات (١).

#### لا بد من الإذعان في الإيمان

فلا «بد من مفارقة المشركين بالاتباع والإذعان» (٢) ، فضلاً عن النطق باللسان فمن «صَدّق ولم يتكلم بلسانه بالإيمان مع قدرته على ذلك ولا صلى ولا صام ولا أحب الله ورسوله ولا خاف الله؛ بل كان مبغضاً للرسول معادياً له يقاتله؛ أن هذا ليس بمؤمن. كما قد علمنا أن الكفار من المشركين وأهل الكتاب الذين كانوا يعلمون أنه رسول الله وفعلوا ذلك معه» (٣).

بل إن مشركي العرب وسائر المشركين يعلمون أنه لا إله إلا هو كما بيَّن ذلك الطبري، بل ابن تيمية وابن القيم نصًا كلاهما على أن المشركين كانوا يعلمون أنه لا إله إلا الله محمد رسول الله!!

# نص ابن تيمية وابن القيم على أن المشركين كانوا يعلمون أنه لا إله إلا الله محمد رسول الله

يقول ابن تيمية: «أبو طالب وغيره كانوا يحبون النبي على ويحبون علو كلمته، وليس عندهم حسد له، وكانوا يعلمون صدقه، ولكن كانوا يعلمون أن في متابعته فراق دين آبائهم، وذم قريش لهم، فما احتملت نفوسهم ترك تلك العادة واحتمال هذا الذم، فلم يتركوا الإيمان لعدم العلم بصدق الإيمان به؛

<sup>(</sup>١) صفوة التفاسير (١/ ٣٥٦).

<sup>(</sup>٢) الرد الشامل للموجان (ص: ١٠٢-١٠٣).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى (٧/ ١٣١).

# الكافية الشَّافِية لِنَة خِن السِّدِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ « وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



بل لهوى النفس»(۱)، وقال ابن القيم «ولم يُقِرُّوا لمحمد بأنه رسول الله مع تحققهم صدقه، وتيقنِهم صحة رسالته»(۲).

# نص ابن القيم على أن المشركين كانوا يعلمون بطلان شركهم

ولنقرأ كلام ابن القيم وهو يقرر بأجلى بيانٍ أن المشركين يعلمون في الدنيا قبل الآخرة بطلان شركهم، ولكن كانوا يُخفون ذلك في الدنيا وعليه حُمل قيول ه تعالى: ﴿بَلُ بَدَا لَهُمُ مَّا كَانُوا يُخفُونَ مِن قَبَلٌ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نَهُوا عَنْهُ وَإِنّهُمُ لَكَذِبُونَ ﴿نَالَةُومَ كَانوا يعلمون أنهم كانوا في لكَذِبُونَ ﴿نَالَةُومَ كَانوا يعلمون أنهم كانوا في الكذيا على باطل وأن الرسل صَدَقُوهم فيما بلغوهم عن الله، وتيقنوا ذلك وتحققوه، ولكنهم أخفوه ولم يظهروه بينهم، بل تواصوا بكتمانه، فلم يكن الحامل لهم على تمني الرجوع والإيمان معرفة ما لم يكونوا يعرفونه من صدق الرسل فإنهم كانوا يعلمون ذلك ويخفونه . . فلو ردوا لما سمحت نفوسهم بالايمان ولعادوا الى الكفر والتكذيب فإنهم لم يتمنوا الايمان لعلمهم يومئذ أنه هو الحق وأن الشرك باطل وانما تمنوا لما عاينوا العذاب الذي لا طاقة لهم باحتماله»(٣)، وقد رد ابن القيم قبل ذلك على من فسّر الآية بخلاف ذلك فلك .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۱۹۲).

<sup>(</sup>٢) «زاد المعاد في هدى خير العباد - ط عطاءات العلم» (٣/ ٣٧٣).

<sup>(</sup>٣) عدة الصابرين لابن القيم (ص: ١٥٦)، تحقيق: زكريا على يوسف، دار الكتب العلمية.

<sup>(3)</sup> وأول كلامه في عدة الصابرين (ص: ١٥٤): قد حام أكثر المفسرين حول معنى هذه الآية وما أوردوا فراجع أقوالهم تجدها لا تشفي عليلاً ولا تروي غليلاً ومعناها أجل وأعظم مما فسروها به ولم يتفطنوا لوجه الإضراب ببل ولا للأمر الذي بدا لهم وكانوا يخفونه وظنوا أن الذي بدا لهم العذاب فلما لم يروا ذلك ملتئماً مع قوله «ما كانوا يخفون من قبل» قدروا مضافاً محذوفاً. وانظر بدائع التفسير لابن القيم (١/ ٣٤٤).

## تصريح الطبري بأن المشركين يعلمون أنه لا إله ولا رب إلا الله

إن الطبري نفسه الذي قال هنا عن مشركي العرب بأنهم كانوا يعلمون أنه لا خالق سواه، يقول في موضع آخر عن مشركي العرب بأنهم كانوا يعلمون «أنه لا رب غيره، ولا إله سواه»(١)، وسيأتي نصه بتمامه، فهل هذا يعني أن المشركين كانوا يقرون بأنه لا إله إلا الله؟! كيف؟ والله تعالى يقول: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا فِيلَ لَهُمْ لا إِلله إلا الله؟! كيف؟ والله تعالى يقول: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا فِيلَ لَهُمْ لا إِلله إِلا الله؟ [الصافات: ٣٥]، فثبت أن علم مشركي إذا فيلَ لهُمْ لا خالق إلا الله لا يعني أنهم يقرون بذلك، وبالتالي فإن أثر ابن عباس إن ثبت فلا حجة فيه على أن مشركي العرب كانوا موحدين في الربوبية.

والحاصل أن هناك أقوالاً كثيرةً في قوله تعالى: ﴿وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾، خمسةٌ أو ستةٌ في تعيين الفاعل، وعشرة أقوالٍ في المفعول به، ومجموعها خمسة عشر قولاً على الأقل، فجاء الخصمُ واختار واحداً من هذه الأقوال! وهو قول روي عن ابن عباس - ولم يثبت عنه كما سبق - وهو أن المراد: وأنتم أيها المشركون تعلمون أن الخالق هو الله وحده، وإن ثبت فلا حجة فيه للخصم كما رأينا توًّا.

# مجاهد يجهل العقيدة الوثنية للعرب في الجاهلية.. عند المعلمي

هذا ولم يكتف الخصم هنا بأنه انتقى من تلك الأقوال الكثيرة للآية، ثم وظَّفه واستغله لدعم نظريته في تقسيم التوحيد، القائلة بأن المشركين كانوا

<sup>(</sup>١) جامع البيان (٥/ ٢٨٦).

## الكافِية الشَّافِية لِنَهُ إِن السَّتِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِآيَاتِ «وَلَمِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



موحدين في الربوبية، بل راح ينكر الأقوال الأخرى في الآية حتى ولو كانت مروية عن السلف الذين يدعي الخصم الانتساب إليهم، وهنا أشير إلى المعلمي اليماني حيث أنكر على مجاهد قوله بأن المراد بالآية أهل الكتاب، وجعله ممن يجهل العقيدة الوثنية للعرب في الجاهلية مع أنه ليس بين مجاهد وبين عصر الوثنية إلا نحو عشرين سنة، وقد أدرك كثيراً ممن أدركوها، وأنه لذلك نعى الطبري على مجاهد ذلك(١).

قال وليد - شرّفه الله بخدمة دينه -: كل هذا التشنيع على مجاهد لا محل له من الإعراب، فلا هو جاهل بعقيدة العرب في الجاهلية، كيف؟! وقد أدرك من أدركها، علاوة عن أن القرآن مليء بعقائدهم والرد عليها وتفنيدها، وهذا بإقرار المعلمي نفسه حيث يقول بعد أن يتهم مجاهد بالجهل بعقيدة العرب: «فليس بينه وبين عصر الوثنية إلا نحو عشرين سنة، وقد أدرك كثيرا ممن أدركوها ودانوا بها. ثم هي مما يهم المسلمين معرفته؛ فإن الإسلام إنما جاء

<sup>(</sup>۱) ونص كلام المعلمي بتمامه حيث قال في مقدمة "الرسالة الخامسة: عقيدة العرب في وثنيتهم": "ليس من الغريب أن تجهل حقيقة تاريخية مضت عليها آلاف السنين، أو كان العلم بها خاصاً بأفرادٍ قليلين، أو لم تكن مما يهم حفظه ونقله. وإنما الغريب أن تجهل حقيقة أكبر من ذلك، كعقيدة العرب في وثنيتها، فإنها خفيت منذ أزمان، حتى نسمع ابن جرير - كما سيأتي - ينعى على مجاهد أنه لم يعرفها، ومولد مجاهد قبل العشرين من الهجرة، فليس بينه وبين عصر الوثنية إلا نحو عشرين سنة، وقد أدرك كثيرا ممن أدركوها ودانوا بها. ثم هي مما يهم المسلمين معرفته؛ فإن الإسلام إنما جاء لنقض المختل منها ومما يشبهها، وكثير من الآيات القرآنية إنما هي في محاجة أهلها ومناقشتهم، فمن لم يعرفها يصعب عليه فهم تلك الآيات الكثيرة بل ربما يكون الأمر الأعظم من ذلك. وأحب بعرفها يعتقدون وجود الله عز وجل وربوبيته. . . . إلى قوله: ". . . وأنتم تعلمون أنه كان العرب يعتقدون وجود الله عز وجل وربوبيته . . . . إلى قوله: ". . . وأنتم تعلمون أنه التأويل، وإضافة ذلك إلى أنه خطاب لأهل التوراة والإنجيل دون غيرهم . . . إلى "اه. انظر: آثار الشيخ العلامة المعلمي اليماني (١/ ١٥٥) ١٦٦).

لنقض المختل منها ومما يشبهها وكثير من الآيات القرآنية إنما هي في محاجة أهلها ومناقشتهم».

وكان مجاهد من أوائل من يفسر تلك الآيات وغيرها؟! فقد كان «ابن عباس وابن مسعود ومجاهد وعطاء وغيرهم قد فسروا القرآن كله»(۱). ومجاهد تلميذ ابن عباس ترجمان القرآن؟! قال مجاهد: «عرضت القرآن على ابن عباس ثلاثين عرضة»(۲)؛ وقال سفيان الثوري: خذوا التفسير من أربعة: مجاهد، وسعيد بن جبير، وعكرمة، والضحاك(۳). وقال قتادة: أعلم من بقي بالقرآن مجاهد، يعني التفسير (٤).

ولا الطبري نعى على مجاهد جهله بلغة العرب، غاية ما في الأمر أنه اختار هنا قولا سوى الذي اختاره مجاهد محأولاً أن ينصره، وكلا القولين سواء قول مجاهد أو قول الطبري كلاهما محتمل وسائغ بل تحتمل الآية أقوالاً أخرى عديدة كما رأينا، فلا داعي للتشنيع على أي منها.

# تناقض السلفية في أخذهم بقول مجاهد في الاستواء وغيره

والطريف أن مجاهداً حينما فسر الاستواء بمطلق العلو، والطبري فسره بعلو القهر صار مجاهدٌ عندهم تلميذ ابن عباس، وصار الطبري قائلاً بقول الجهمية كما رأينا(٥)، وأما هنا فصار مجاهد جاهلاً بعقيدة العرب مع أنه ليس

<sup>(</sup>١) موسوعة أهل السنة لعبد الرحمن دمشقية (ص: ٤٨٤).

<sup>(</sup>٢) الطبقات الكبرى لابن سعد (٦/ ١٩).

<sup>(</sup>٣) تاريخ دمشق لابن عساكر (٢٨/٥٧).

<sup>(</sup>٤) تاریخ دمشق لابن عساکر (۲۸/۵۷)

<sup>(</sup>٥) انظر (ص: ٣٥١-٣٥٢).

## الحكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلَةُ وُمْ الثَّمَانِية



بينه وبين الجاهلية سوى عشرين سنة كما قال المعلمي نفسه، وأما الطبري الذي جاء بعده بثلاثة قرون فهو العالِم عندهم بعقيدة العرب في الجاهلية!! طبعا هذا كيل بمكيالي الهوى نعوذ بالله منه.

ثم ليت شعري ما هو الأمر الذي جهله مجاهد من عقيدة العرب وعلمه الطبري والمعلمي؟ طبعا المعلمي يقصد أن مجاهداً يجهل أن العرب موحدون في الربوبية، كما ذكر المعلمي نفسه ذلك مستدلاً بآية «البقرة»: ﴿وَأَنتُمُ تَعْلَمُونَ ﴾، ومستدلاً بتفسير الطبري لها، بالإضافة إلى استدلال المعلمي بآيات الباب الثمانية!!

وقد رأينا أنه لا دليل في آية «البقرة» ولا في آيات الباب الثمانية - ولا في غيرها كما سنرى - على أنهم موحّدون في الربوبية، ولا ابن عباس ولا الطبري الذي اختار قوله في آية «البقرة» هنا يقولون بذلك، غاية ما في الأمر أن الطبري اختار قول ابن عباس أنهم يعلمون أنه الخالق وحده، وقد رأينا أن هذا لا يعني أنهم مقرُّون بذلك، والطبري نفسه نص على خلاف ذلك مراراً وهو أنهم اتخذوا الأصنام آلهةً وأرباباً من دون الله، كما سنرى(۱).

ثانياً: الجواب عن قول الواحدي: «إذا كان الله هو الخالق وحده وجب أن يكون هو المعبود وحده»

هو أن الواحدي لم يقل بتقسيم التوحيد إلى ربوبية وألوهية، ولا قال بأن المشركين مؤمنون بالأول مشركون بالثاني، ولا نسب إلى المشركين أنهم قالوا بأن الله وحده هو الخالق، ولم يفسِّر الواحديُّ الآيةَ بذلك، وهذا نصه حيث يقول فيه: « ﴿ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ يقرون بأن الله خالق هذه الأشياء »، فليس فيه قوله هذا كلمة «وحده» ولا ذِكر للتوحيد قط.

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٤٤٥).

وإنما قال بعد ذلك حينما فسِّر ما روي عن ابن عباس ومقاتل في قولهما في تفسير نهاية الآية فقال الواحدي: «﴿فَأَنَّ يُؤْفَكُونَ ﴾ قال ابن عباس ومقاتل: فكيف يكنبون بتوحيدي. أي: إذا كان الله هو الخالق وحده، وجب أن يكون هو المعبود وحده من غير شريك. والمعنى: فكيف يُصرفون عن التوحيد بعد قيام الدليل»، ونلاحظ هنا أن قول الواحدي «أي: إذا كان الله هو الخالق وحده» هو تفسير لقول ابن عباس ومقاتل «فكيف يكذّبون بتوحيدي» والذي هو تفسير منهما - أي من ابن عباس ومقاتل - لآخر الآية وهي قوله تعالى: ﴿فَأَنَّ يُؤْفَكُونَ ﴾! بيد أننا بيَّنا أن ابن عباس لم يصح عنه ذلك، وأما مقاتل فقد سبق توجيه كلامه، وأياً ما يكون. فالواحدي يفسر كلام أبن عباس ومقاتل، ولا يفسر الآية نفسها.

ثالثاً: الجواب عن كلام ابن كثير في أن المشركين موحدون في الربوبية

فنقول: نعم ابن كثير كلامه واضحٌ في تفسيره لآيات الباب الثمانية في إقحام قضية التوحيد فيها ونسبتها للمشركين، وابن كثير لم يتبع في ذلك تفسيراً صحَّ عن السلف، لأنه وكما سبق بيانه لم يرد عن أحد منهم بإسنادٍ صحيح أن آيات الباب دلت على إقرار المشركين بما يسمى توحيد الربوبية.

وإنما هو - أي ابن كثير - مقلدٌ في ذلك لشيخه ابن تيمية مخترع نظرية تقسيم التوحيد! أو على الأقل هو متأثر به وبنظريته وما تضمنته من أصول، وأهمها أن المشركين كانوا موحدين في الربوبية، ودليله على ذلك آيات الباب الثمانية ومنها ﴿وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَّ اللَّه فَأَنَّ يُؤَفّكُونَ ﴿ الزخرف: الثمانية ومنها أن هذه الآيات كلها لا ذِكر فيها لقضية التوحيد ولا ما يدل على التوحيد من أساليب الحصر والقصر والتوكيد والتي اشترطها ابن تيمية وأتباعه كما رأينا (١)، ولا فهم ذلك أحد من الصحابة والتابعين وأتباعهم من

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٢٧٦).

# الكافِرَة الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



السلف ولا أصحاب التفسير بالمأثور سوى ما روي عن ابن عباس ومقاتل، وسوى ما قاله الطبري في آية «البقرة»: ﴿فَلَا تَجْعَلُواْ لِللَّهِ أَندَادًا...﴾، وقد أجبنا عن ذلك كله.

# قول ابن كثير عن المشركين «كيف تجحدون وجوده أو تعبدون معه غيره..»

هذا فضلا عن أن ابن كثير نفسه له مواضع أخرى خلاف ذلك، فهو مثلا يقول: ﴿بَلْ هُمْ عَن ذِكْرِ رَبِّهِم مُّعْرِضُون﴾ «أي لا يعترفون بنعمة الله عليهم وإحسانه إليهم بل يعرضون عن آياته وآلائه»(۱). اه.

ويقول عند قوله تعالى ﴿ قُلُ مَن يَكُلُوكُمْ بِالنَّيْلِ وَالنَّهَارِ مِنَ الرَّمْنَيُّ بَلْ هُمْ عَن فِرَدِي وَيَهِم مُّعْرِضُون ﴿ قُلُ مَن اللَّهِ اللَّهُ تَمْنَعُهُم مِّن دُونِنَا لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَ انْفُسِهِمْ وَلَا هُم مِّنَا يُصْحَبُونَ ﴾ [الأنبياء: ٤٢، ٤٣] أي: ألهم آلهة تمنعهم وتكلؤهم غيرنا؟ ليس الأمر كما توهموا ولا كما زعموا؛ ولهذا قال: ﴿ لا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَ أَنفُسِهِمْ ﴾ أي: هذه الآلهة التي استندوا إليها غير الله لا يستطيعون نصر أنفسهم (٢٠).

بل يقول أيضاً عند قوله تعالى ﴿ كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللّهِ وَكُنتُم أَمُونَا الْمَوْدَا اللّهِ وَكُنتُم أَمُونَا فَأَخْيَاكُم ثُمَّ يُعِيكُم ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ كَيْفَ اللّهِ وَكُنتُم ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ وَاللّهِ اللّهِ عَلَى وَجُوده وقدرته وأنه الخالق المتصرف في عباده: ﴿ كَيْفَ تَعَالَى مَحْتَجا عَلَى وَجُوده وقدرته وأنه الخالق المتصرف في عباده: ﴿ كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللّهِ ﴾ أي: كيف تجحدون وجوده أو تعبدون معه غيره! ﴿ وَكُنتُم أَمُونَا فَأَخْرَجُكُم إلى الوجود، كما قال تعالى: أَمُونَا فَأَخْرَجُكُم إلى الوجود، كما قال تعالى:

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم لابن كثير (٩/ ٤٠٦).

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير (٥/ ٣٤٤)، تحقيق سلامة.

﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ۞ ... ﴿ وَقَالَ ﴿ هَلَ أَنَى عَلَى ٱلْإِنسَانِ حِينُ مِّنَ اللَّهُ مِن خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءًا مَذَكُورًا ۞ ﴿ وَالآيات فَى هذا كثيرة ﴾ (١). اهـ.

فتأمل قوله: «لا يعترفون بنعمة الله عليهم وإحسانه إليهم!»، وقوله: «ألهم آلهة تمنعهم وتكلؤهم غيرنا؟ ليس الأمر كما توهموا ولا كما زعمو»!!، بل تأمل قوله: «كيف تجحدون وجوده أو تعبدون معه غيره..؟»، كيف جعلهم ما بين جاحدين لنعمه وإحسانه، وما بين جاحدين لوجوده أو عابدين لسواه حيث اتخذوا تلك الأصنام آلهة لكونهم اعتقدوا أنها تكلؤهم أو تمنعهم من دونه تعالى!!

وهذا مثله قول الطبري: «وما يهلكنا فيفنينا إلا مرّ الليالي والأيام وطول العمر، إنكارًا منهم أن يكون لهم ربُّ يفنيهم ويهلكهم» (٢). اهد. ونحوه قول ابن تيمية نفسه: «والعرب وإن كانوا مشركين لم يكن الظاهر فيهم التعطيل للصانع وإن كان قد يكون في أضعافهم من هو من المرتابين في الصانع أو الجاحدين له..» (٣). اهد.

وهكذا نرى أن لابن كثير عدة نصوص، بعضها ينسب فيها بوضوح توحيد الربوبية إلى المشركين عند تفسيره لآيات الباب، وبعضها ينسب إليهم جحود وجوده تعالى، وبالتالي فيكون كلامه عند تفسير آيات الباب الثمانية خاص ببعض مشركي العرب، بدليل كلامه في المواضع الأخرى، أو أن إقرارهم بالله – الذي ذكره في تفسيره لآيات الباب الثمانية – مشروط بشروط لم تتحقق كما سبق، أو محمولة على معرفتهم الفطرية بالله على ما بيناه في موضعه (٤). والله أعلم.

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٢١٢/١)، تحقيق سلامة.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان (٢١/ ٩٦).

<sup>(</sup>٣) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٧/ ٧٢).

<sup>(</sup>٤) انظر (ص: ١٠٤).

## الكافِية الدَّ افِية لِنَهُ إِن السَّتِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ « وَلَمِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



# رابعاً: الجواب عن قول الرازي أن المشركين «كانوا معترفين بأن لا خالق لهم إلا الله»

أما ما قاله الفخر الرازي من أن المشركين «كانوا معترفين بأن لا خالق لهم إلا الله»، فهذا لم يقله أثناء تفسيره لآيات الباب الثمانية وهي ﴿وَلَيِن سَأَلْتُهُم مَّنْ خَلَق...﴾، وإنما جاء في تفسيره لآيات «فاطر» وهي ﴿وَالَّذِيك مَنْ غَوَرِث مِن دُونِهِ مَا يَمْلِكُون مِن قِطْمِيرٍ...﴾، وقد قيل بأن الرازي وصل في تفسيره إلى سورة الأنبياء (۱)، فيكون ما وقع في تفسير «فاطر» ليس من كلام الرازي أصلاً، وإنما هو من كلام من أكمل تفسيره، لأن سورة «فاطر» بعد سورة الأنبياء بكثير.

السؤال الأول: ألم يكمل الفخر الرازي تفسيره؟ #بحث حول تفسير الفخر الرازي https://ar.wikisource.org/wiki

وانظر بحثاً ضافياً حول الموضوع على الرابط:

<sup>(</sup>۱) وقيل غير ذلك، قال د. حسين الذهبي في التفسير والمفسرون (۲۰۷۱) عن تفسير الرازي: 
«يقول ابن قاضى شُهبة: إنه - أي الفخر الرازي - لم يتمه، كما يقول ذلك ابن خلكان في وفيات الأعيان، إذن فمن الذي أكمل هذا التفسير؟ وإلى أي موضع من القرآن وصل الفخر الرازي في تفسيره؟ الحق أن هذه مشكلة لم نوفق إلى حلها حلاً حاسماً، لتضارب أقوال العلماء في هذا الموضوع، فابن حجر العسقلاني، في كتابه الدرر الكامنة. يقول: «الذي أكمل تفسير فخر الدين الرازي، هو أحمدُ بن محمد. القمولي، مات سنة ۷۲۷ هـ. وصاحب كشف الظنون يقول: «وصنَّف الشيخ. القمولي تكملة له، وتوفي سنة ۷۲۷ هـ، وقاضي القضاة شهاب الدين بن خليل الخويي الدمشقي، كمَّل ما نقص منه أيضاً، وذلك سنة ٩٣٦ هـ. وأما إلى أي موضع وصل الفخر في تفسيره؟ فهذه كالأولى أيضاً، وذلك لأننا وجدنا على هامش كشف الظنون ما نصه: «الذي رأيته بخط السيد مرتضي نقلاً عن شرح الشفا للشهاب، أنه وصل فيه إلى سورة الأنبياء». والذي أستطيع أن أقوله كحل لهذا الاضطراب: هو أن الإمام فخر الدين، كتب تفسيره هذا إلى سورة الأنبياء، فأتي بعده شهاب الدين الخُوبيّي، فشرع في تكملة هذا التفسير ولكنه لم يتمه، فأتي بعده نجم الدين القمولي فأكمل ما بقي منه. كما يجوز أن يكون الخوبي أكمله إلى النهاية، والقمولي كتبها الخوبي. اه

حتى إن سلمنا أنه من كلامه فهذا - أي قوله "كانوا معترفين بأن لا خالق لهم إلا الله» - إن كان مأخوذاً من آيات الباب الثمانية فلا دليل فيها على التوحيد قط، غاية ما فيها أنهم سيقرون بالله خالقا إن سئلوا دون أن يتعرضوا لقضية التوحيد، كما سبق بيانه، وهذا ذكره الرازي نفسه في تفسيره لآيات الباب الثمانية وفي غيرها، ونسوق بعض نصوصه فيها:

- (۱) قال الرازي: «اعلم أنه تعالى لما قال: ولئن سألتهم من خلق. . بيَّن أنهم مع إقرارهم بذلك، جعلوا له من عباده جزءاً، والمقصود منه التنبيه على قلة عقولهم وسخافة عقولهم»(۱).
- ۲) وقال: «فقوله ولئن سألتهم يحتمل أن يرجع إلى الأنبياء، ويحتمل أن يرجع إلى الكفار، فبين تعالى أنهم يرجع إلى الكفار إلا أن الأقرب رجوعه إلى الكفار، فبين تعالى أنهم مقرون بأن خالق السموات والأرض وما بينهما هو الله العزيز الحكيم، والمقصود أنهم مع كونهم مقرين بهذا المعنى يعبدون معه غيره وينكرون قدرته على البعث»(۲).
- ٣) وقال: "إن هؤلاء المشركين مقرون بوجود الإله القادر العالم الحكيم الرحيم وهو المراد بقوله: ولئن سألتهم من خلق السماوات والأرض ليقولن الله"(٣).
- ٤) وقال أيضاً: «وكانوا مقرين بأن لهذا العالم صانعاً مدبراً حكيماً، ولهذا قال تعالى: ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنُ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب (٢٧/ ٢٠١).

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب (٢٧/ ١٩٧).

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب (٢٦/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٤) مفاتيح الغيب (٢٢٦/٤).

# الكافِية الشَّافِية لِنَقْ خِي السِّيدُلالِ ابْنِ تَمْمِيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



- ٥) وقال: «دلائل وجود الله تعالى ظاهرة. ولذلك قال تعالى في صفة الكفار: ﴿ وَلَيْنِ سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ (١).
- 7) وقال: «فالقوم كانوا معترفين بأن كل العالم ملك  $\frac{1}{2}$  وملكه وتحت تصرفه وقهره وقدرته بهذا المعنى كما قال: ولئن سألتهم من خلق..»(۲). اه.
- ٨) وقال: «كانوا مقرين بوجود الإله بدليل قوله: ﴿ وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَّن خَلَقَ... ﴾» (٤)
- ٩) وقال: «فبين تعالى أنهم مقرون بأن خالق السموات والأرض وما بينهما هو الله العزيز الحكيم. . »(٥).

ففي كل هذه النصوص لا نجد الرازي ينسب إلى المشركين سوى مجرد الإقرار بوجود الله، أو أنهم مقرون بالإله والخالق، وأما قضية التوحيد فلا نجده ينسبها إليهم في هذه النصوص والتي تعرض في بعضها لتفسير بعض آيات الباب الثمانية!

وأما قوله: «كانوا مقرين بوجود الإله. . إلا أنهم كانوا يثبتون له شريكا في المعبودية» فهذا ليس فيه سوى أنهم مقرون بوجود الله كإله من ضمن آلهة كثيرة، وهذا معنى قوله «كانوا يثبتون له شريكا في المعبودية»، وليس في هذا

<sup>(</sup>۱) مفاتيح الغيب (۱۸/۱۸).

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب (١٧٤/١٢).

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب (١٣٠/١٣).

<sup>(</sup>٤) مفاتيح الغيب (١٨/ ٢٢٨).

<sup>(</sup>٥) مفاتيح الغيب (٢٧/ ١٩٧).

أنهم مقرُّون بأن الله هو وحده الخالق والمؤثِّر والضار والنافع وإلا لما اتخذوا سواه إلهاً، إذ هم ما اتخذوا الآلهة من دونه تعالى إلا بعد أن أشركوهم مع الله الخلق والضر والنفع والتأثير كما بسطناه مراراً.

وهذا نصَّ عليه الرازي نفسه حيث قال في تفسيره لسورة الفاتحة «كل من اتخذ لله شريكاً فإنه لا بد وأن يكون مُقدِماً على عبادة ذلك الشريك من بعض الوجوه، إما طلباً لنفعه، أو هرباً من ضرره (۱). اه. فتأمل كيف ربط اتخاذ الشريك وعبادته باعتقاد نفعه وضره؟!!

خامساً: الجواب عن قول أبي جعفر الغرناطي «كانوا يعترفون به من انفراده سبحانه بخلق السماوات والأرض»

ذكر ابن الزبير الغرناطي أن المقصود من آيات الباب الثمانية «هو تقريرهم على ما كانوا يعترفون به من انفراده سبحانه بخلق السماوات والأرض واعترافهم بذلك إن سئلوا، ثم أتبع ذلك. . بقوله: ﴿وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَّن نَزَلَ مِن السَّمَآءِ مَآءً ... ﴾ ﴿لَيَقُولُنَّ اللَّهُ... ﴾ فأعلم تعالى أنهم لو سئلوا أيضاً عن هذا لاعترفوا»(٢).

وقال في موضع آخر: «إن تذكيرهم ورد أولاً بذكر ما كانوا يقرون ولا يتوقفون فيه وهو ملكه سبحانه الأرض ومن فيها قال تعالى: ﴿وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾، والخالق مالك لما خلقه، فكأن قد قيل لهم: إذا علمتم بانفراده سبحانه بذلك فهلا أفردتموه بالعبادة واستدللتم بالبدأة على العودة (أفلا تذكرون)؟ ثم ذكروا بربوبيته سبحانه وملكه السماوات

<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب (١/ ٢٤٤-٢٤٥).

<sup>(</sup>٢) ملاك التأويل القاطع بذوى الإلحاد والتعطيل (٢/ ٣٩١).

# الكافِية الشَّافِية لِنَةُ خِي السِّيدَلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلَةُ وُمْ الثَّمَانِية



والسبع والعرش، فاعترفوا إلى اعترافهم بما تقدم وإقرارهم بملكه لما ذكر وقدرته وقهره»(١).

فالجواب عنه ما قاله هو نفسه في تتمة الموضع الثاني: ولو سبقت لهم سعادة لكان تذكرهم لذلك يؤثر خوفهم من عذابه، فلما لم يقع ذلك منهم قيل لهم: ﴿قُلُ أَفَلَا نَتَقُونَ سَمَ ثُم ذكر اعترافهم بهذا في قوله: ﴿سَيَقُولُونَ لِلّهَ ﴿ فلما تم تقريرهم على جميع ما تقدم مما ذكروا به، واعترافهم بكل ذلك، ولم يعقبهم إقرارهم ولا اعترافهم: الإيمان والانقياد، كانوا كمن فقد عقله أو سحر، فاختل نظره وعقله، فقيل لهم كيف تسحرون ما بالكم أنى تسحرون؟ . . . فقد وضح تناسب هذا كله، وتبين التحامه (٢).

فتأمل قوله «ولو سبقت لهم سعادة لكان تذكرهم لذلك يؤثر خوفهم من عذابه، فلما لم يقع ذلك منهم قيل لهم: ﴿قُلْ أَفَلَا لَنَقُونَ ... ﴾ ولم يعقبهم إقرارهم ولا اعترافهم: الإيمان والانقياد، كانوا كمن فقد عقله أو سحر... ».

قال وليد - أمده الله بمدده -: فتأمل كيف صرح أن إقرارهم لا ثمرة له من خوف ولا إيمان ولا إذعان أو انقياد!! وإنما هو إقرارٌ أو علمٌ مجرد بوجوده تعالى وخالقيته وأنه واحد في ذلك، ولكن العلم ما لم تعقبه ثمرة ما فائدته؟ ولذا «كانوا كمن فقد عقله أو سُحر..» كما قال الغرناطي نفسه!

وقد قلنا بأن المشركين لا يعلمون أنه تعالى لا خالق سواه فحسب، بل يعلمون أنه لا إله إلا الله كما قرر ذلك الطبري وابن تيمية وابن القيم (٣) بيد أن المشركين لا يذعنون لما علموه من وحدانيته في الألوهية ولا في الربوبية!!!

<sup>(</sup>١) ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل (٢/ ٣٧١).

<sup>(</sup>٢) ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل (٢/ ٣٧١).

<sup>(</sup>٣) انظر (ص: ٣٦١-٣٦١).

سادساً: الجواب عن قول النسفي بأنه الآية إلزام لهم على اقرارهم بأن الله وحده

قول النسفي بأن آية ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْخَمَدُ لِلَّهِ ﴾: "إلزامٌ لهم على اقرارهم بأن الذي خلق السموات والأرض هو الله وحده وأنه يجب أن يكون له الحمد والشكر وأن لا يعبد معه غيره ثم قال ﴿ بَلُ أَكْثُرُهُمُ لَا يَعَلَمُونَ ﴾ أن ذلك يلزمهم وإذا نبهوا عليه لم يتنبهوا (١).

فالجواب عنه ما قاله النسفي نفسه في موضع آخر: المراد « وَأَلِ الْحَمَدُ لِلَّهِ على إنزاله الماء لإحياء الأرض أو على أنه ممن أقر بنحو ما أقروا به ثم نفعه ذلك في توحيد الله ونفى الشركاء عنه ولم يكن إقرارا عاطلا كإقرار المشركين (٢). اه.

فبين رحمه الله أن إقرارهم بالله وتوحيده هو إقرار عاطل! لأنه لم يَقدهم إلى الإيمان ولا هم أذعنوا لما علموا من وحدانيته! فهو مجرد علم كعلم أهل الكتاب بصدق النبي كما سبق بيانه.

سابعاً: الجواب عن قول البقاعي بأنهم قالوا «الذي خلقها الله أي وحده»

ما قاله البقاعي في تفسيره لآية «الزمر» ﴿وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُكَ اللَّهُ [الزمر: ٣٨]، وهو قوله: ﴿ لَيَقُولُكَ ﴾ بعد تخويفهم لك بشركائهم الذين هم من جملة خلق من أرسلك بما أنت فيه: الذي خلقها ﴿ اللَّهُ ﴾ أي وحده الذي لا سمي له ولا إلباس بوجه في أمره، ولا يصدهم عن ذلك الحياء من التناقض ولا الخوف من التهافت بالتعارض». اهد. وموضع

<sup>(</sup>١) مدارك التنزيل وحقائق التأويل (٢/ ٧١٩).

<sup>(</sup>۲) تفسير النسفى «مدارك التنزيل وحقائق التأويل» (۲/ ٦٨٥).

# الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمانِية



الشاهد هنا هو قوله «﴿ اللهُ ﴾ أي وحده «فذكر كلمة «وحده» مفسرا بها الآية، والجواب عن كلام البقاعي هذا من وجهين:

الأول: هو أن البقاعي لم ينسب إلى المشركين أنهم قالوا فعلاً بألسنتهم: الله هو الخالق وحده، ولا قال البقاعي بأن الآية تدل على ذلك، كيف وهو نفسه يقول في تفسير سورة «الجن»: ولما كان التقدير: فَضلَّ كل من الفريقين بالآخر ضلالاً بعيداً حتى أبعدوا عن الشرائع النبوية، واعتقدوا ما لا يجوز اعتقاده من التعطيل واعتقاد الطبيعة، فلا يزال الأمر هكذا؛ أرحام تدفع وأرض تبلع، ولا رسول يهديهم ولا بعث للأرض على بارئهم (۱). اه.

فتأمل قوله «واعتقدوا ما لا يجوز اعتقاده من التعطيل واعتقاد الطبيعة» كيف نسب إليهم تعطيل الصانع واعتقاد الدهرية بالطبيعة، وأنها «أرحام تدفع وأرض تبلع»!!

وأما هناك في تفسيره لبعض آيات الباب الثمانية فهو إنما كان يفسر جوابَ الشرط في الآية؛ لأن الآية - كما ذكرنا سابقا - بصيغة الشرط وهي أنك إن سألت المشركين عن الخالق سيقولون هو الله، وهذا ليس فيه أنه سألهم ولا أنهم قالوا ذلك كما سبق بيانه مبسوطا، فهنا فسر البقاعي جواب الشرط على فرض وقوعه وهو "لَيَقُولُنَّ اللهُ": "أي وحده"، فجاء بكلمة "وحده" كتأكيد وتفسير لجواب الشرط المفترض!! وهذا واضح من أداة "أي" التفسيرية، أي أن المشركين إن سئلوا عن الخالق سيقولون هو الله، وهم يقصدون أن الله وحده هو الخالق!!

هكذا أراد البقاعي أن يفسر الآية ويفسر جواب المشركين المفترض،

<sup>(</sup>١) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور (٢٠/ ٤٧٤).

وليس في هذا كله - كما ترى - أن المشركين قالوا فعلاً بألسنتهم بأن الله وحده هو الخالق، لأن الآية جاءت بصيغة الشرط كما قلنا مراراً، وليس فيه أيضاً أنهم سيقولون بألسنتهم بأن الله وحده هو الخالق، لأن كلمة «وحده» جاءت تفسيراً من البقاعي كما رأينا وليست من أصل كلام المشركين.

ولكن السؤال من أين أتى البقاعي بكلمة «وحده» التفسيرية؟! وهل في الآية ما يدل عليها؟ قلنا فيما سبق لا شيء يدل على ذلك في آيات الباب الثمانية، فلا دليل فيها على كلمة «وحده» ولا على التوحيد. فإما أن يكون البقاعي أخذها من بعض أحاديث الفطرة التي تدل على أن الأصل في الإنسان التوحيد (۱)، وهذا يدل عليه قول البقاعي نفسه «مع ما ركز في فطرهم مما ثبت به أنه لا شريك»، وبالتالي يكون البقاعي قد قصد أن جوابهم الفطري هو أن الله وحده الخالق، وسيأتي قوله «مع ما ركز...» بتمامه مع التعليق عليه.

أو لعل البقاعي فهم ذلك من قوله تعالى ﴿ لَيَقُولُكَ اللَّهُ ﴿ على اعتبار – كما سبق (٢) – أن المشركين لو سئلوا عن الخالق فلن يقولوا: الخالق هو أصنامنا، ولن يقولوا أيضاً: الخالق هو الله وأصنامنا، وإنما سيقولون: الله، ولن يزيدوا على ذلك، ولن يذكروا في جوابهم سوى الله خالقا كالأصنام أو الكواكب، فلعل البقاعي أتى بكلمة «وحده» من هنا!!

بيد أن هذا الاستنباط غير مسلَّم، لأن غايته هو أخذٌ بالمفهوم، وهو مفهوم اللقب وهو أضعف المفاهيم حجية كما سبق، فضلاً عن أنه عارضه منطوق، حيث جاءت آيات عديدة صريحة في أن المشركين يفرون ويشمئزون

<sup>(</sup>۱) مثل حديث صحيح مسلم (٤/ ٢١٩٧): «وإني خلقت عبادي حنفاء كلهم، وإنهم أتتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم، وحرمت عليهم ما أحللت لهم، وأمرتهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطانا».

<sup>(</sup>٢) انظر (ص: ٢٩٢).

# الحكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمانِية



من ذكر الله وحده كما بسطناه في موضع آخر (١)، علاوة عن أن السلفية يشترطون في التوحيد النفي والإثبات، بل هم اشترطوا ثمانية شروط فوق ذلك كما سبق!!

الثاني: أن قول البقاعي بعد ذلك «ولا يصدهم عن ذلك الحياء من التناقض ولا الخوف من التهافت بالتعارض» صريح في أن المشركين متناقضون متهافتون حين يقولون الله خالقهم ثم يتخذون من دونه الأصنام آلهة وأرباباً! وينسبون إلى الله الولد!! وبالتالي فإن إقرارهم بأن الله هو الخالق وحده – إن سُلِّم أنهم أقروا بذلك – قد خالفوه ونقضوه كما أشار إلى ذلك البقاعي نفسه في تفسيره لآيات الباب الأخرى!!

فقال البقاعي عند آية: ﴿ وَلَينِ سَأَلْتَهُم مِّنَ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ وَمِن أي جهة بعد أن أثبتوا له الخلق والأمر ﴿ يُؤْفَكُونَ ﴾ أي يقلبون عن وجوه الأمور إلى أقفائها . . فيدعون أن له شريكاً تارةً بالولدية، وتارةً بغيرها ، مع ما ركز في فطرهم مما ثبت به أنه لا شريك له لأن له الخلق والأمر كله ﴾ (٢) . اه.

وقال البقاعي أيضاً عند قوله تعالى ﴿ وَلَينِ سَأَلْتَهُم مَن نَزَلَ مِن السَّمَآءِ مَآءً فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكُنْهُمُ لَا يَعْقِلُونَ فَأَحَيا بِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَ اللَّهُ قُلِ الْحَمْد في جمودهم حيث يقرون بما يلزمهم التوحيد ثم لا يوحدون. . ﴿ بَلْ أَكُنُهُمُ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ أي لا يتجدد لهم عقل، بعضهم مطلقاً لأنه مات كافراً حيث هم مقرون بمعنى الحمد من أنه الخالق لكل شيء بدءاً وإعادة ثم يفعلون ما ينافي ذلك فيشركون به غيره أنه الخالق لكل شيء بدءاً وإعادة ثم يفعلون ما ينافي ذلك فيشركون به غيره

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٣٥).

<sup>(</sup>٢) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور (١٧/ ٤٩٧).

مما هم معترفون بأنه خلقه، ولا يتوكلون في جميع الأمور براً وبحراً عليه، ويوجهون العبادة خالصة إليه»(١).

فتأمل قوله «حيث يقرون بما يلزمهم التوحيد ثم لا يوحدون... ثم يفعلون ما ينافي ذلك فيشركون «تأمل كيف بيّن تناقضهم في التوحيد!

لا يقال: لعل البقاعي قصد بقوله «فيشركون» أي في العبادة بدليل قوله بعد ذلك «ويوجهون العبادة خالصة إليه»!! لأننا نقول: هو ذكر أيضاً الشرك باعتقادهم الولد له سبحانه وذلك قوله «فيدعون أن له شريكاً تارة بالولدية، وتارة بغيرها»، فقوله هذا صريح في أن شركهم أعم من أن يكون شركاً في العبادة فقط.

فضلا عن أن قوله السابق «مع ما ركز في فطرهم مما ثبت به أنه لا شريك» يفسر لنا أن التوحيد الفطري!!! وقد قلسر لنا أن التوحيد الفطرة فإن الإنسان بحكم الفطرة موحد في الألوهية وفي الربوبية معا كما قرر ذلك ابن تيمية وابن القيم وقد سبق ذلك(٢).

ثامناً: الجواب عن كلام أبي السعود في تفسيره «معترفين بأنه الموجد للمكنات بأسرها»

أما قول أبي السعود: «﴿ وَلَين سَأَلْتَهُم مَّن نَزَّلَ مِن السَّمَآءِ مَآءً فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴿ معترفين بأنه الموجد للمكنات بأسرها أصولها وفروعها ، ثم إنهم يشركون به بعض مخلوقاته الذي لا يكاد يتوهم منه القدرة على شيء ما أصلاً »(٣).

<sup>(</sup>١) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور (١٤/ ٤٧٣).

<sup>(</sup>٢) انظر (ص: ١٦٥).

<sup>(</sup>٣) إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم (٧/ ٤٦).

# الحكافِية الشَّافِية لِنَقْ خِي السِّيدُ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّانِية



فالجواب عنه أن كلامه هذا لا يدل على أن أبا السعود فهم من الآية أن المشركين موحدون في الربوبية، فلم يقل بأنهم يعترفون بأنه تعالى وحده «الموجد للمكنات بأسرها أصولها وفروعها..»، بل قوله «ثم إنهم يشركون به بعض مخلوقاته الذي لا يكاد يتوهم منه القدرة على شيء ما أصلا «فيه إشارة إلى شركهم حتى في الخالقية كما هو ظاهر.

ثم حتى لو سلم أن قوله «معترفين بأنه الموجد للمكنات..» فيه نسبة توحيد الربوبية لهم، فهو يقصد أنهم يعلمون أنه الخالق وحده دون أن يذعنوا لهذه الحقيقة كما بسطناه مراراً.

# الجواب عن قول أبي السعود «بإشراكهم به تعالى في العبادة ما يعترفون بعدم مشاركته له تعالى»

وأما قول أبي السعود: «وقيل المراد نفي أن يكون معه تعالى إله آخر فيما ذكر من الخلق<sup>(۱)</sup>... كيف لا؟ وهم لا ينكرونه حسبما ينطق به قوله تعالى ﴿وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنُ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ بل بإشراكهم به تعالى في العبادة ما يعترفون بعدم مشاركته له تعالى. (٢). اه.

فالجواب أن أبا السعود أورد هذا القول من جملة احتمالات وأقوال أخرى في تفسير قوله تعالى ﴿ أُولَكُ مُّ عَ اللَّهِ ﴾ صدّرها كما ترى بقوله «وقيل .. »، ومن الأقوال التي أوردها أيضاً قوله: «وقيل المعنى: أغيره يُقرن

<sup>(</sup>۱) كذا في الأصل من تفسير أبي السعود «من الخلق»، وفي تفسير الألوسي روح المعاني (۱۰/ ٢١٦): «في الخلق». اه وربما الثاني هو الصواب كما هو واضح من السياق، لأن المراد نفى أن يكون معه تعالى إله آخر في الخلق. والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم (٦/ ٢٩٤).

به، ويجعل له شريكا في العبادة، مع تفرده تعالى بالخلق والتكوين؟! فالإنكار للتوبيخ والتبكيت (١)، وليس في هذا القول نسبة التوحيد في الربوبية إلى المشركين، وإنما فيه أن الله هو وحده الخالق في واقع الأمر - أي بغض النظر هم يعتقدون هذا أم لا - فلم يُعبد غيره؟!!

وهذا القول الذي أورده أبو السعود هو ما جزم به البيضاوي (٢) والشوكاني (٣) وأستاذنا د. الزحيلي (٤)، رحم الله الجميع، بيد أن أبا السعود لم يرجحه وإنما رجح في نهاية المطاف المعنى الذي ذكره أولاً وهو قوله: (﴿ أُولَكُ مُّعَ اللهِ ﴾ أي أإله آخر كائن مع الله الذي ذكر بعض أفعاله التي لا يكاد يقدر عليها غيره حتى يتوهم جعله شريكا له تعالى في العبادة، وهذا تبكيت لهم بنفي الألوهية عما يشركونه به تعالى (٥)، وهذا كما ترى ليس فيه أيضاً نسبة توحيد الربوبية إلى المشركين، وهو بالمناسبة قريب من القول الذي قبله الذي جزم به البيضاوي ومن معه.

تاسعاً: الجواب عن قول السيالكوتي بأنهم اعترفوا بأن «بان الخلق الذي هو مناط العبادة منفرد به ذاته تعالى»

قوله «بأنكم اعترفتم بان الخلق (أي الخالقية) الذي هو مناط العبادة منفرد به ذاته تعالى فيكون العبادة مختصة به فهذا الاعتراف يُحمل على الاعتراف القلبي الفطري كما قال البيضاوي – الذي ينقل عنه السيالكوتي – «فهم مقرُّون به بقلوبهم» كما سيأتي في الفقرة التالية، وإلا فهم لم يصرحوا

<sup>(</sup>١) تفسير أبي السعود (٦/ ٢٩٤).

<sup>(</sup>٢) تفسير البيضاوي (٤/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٣) فتح القدير للشوكاني (١٦٨/٤).

<sup>(</sup>٤) التفسير المنير للزحيلي (٢٠/٩).

<sup>(</sup>٥) تفسير أبى السعود (٦/ ٢٩٤).

# الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السِيدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



بألسنتهم بأنه الخالق وحده كما بسطناه مراراً. وقد قلنا بأن الفطرة تقتضي التوحيد في الألوهية والربوبية معا كما ذكر ذلك ابن تيمية.

وأما قوله «قال القاضى فى سورة لقمان فى تفسير قوله تعالى (ليقولن الله) لوضوح الدليل المانع من اسناد الخلق الى غيره بحيث اضطرهم الى اذعانه فجوابه:

أولاً: أن هذا نقله هنا عن القاضي أي البيضاوي، وقد رأينا أن القاضي البيضاوي لم ينسب إليهم توحيد الربوبية، بل جعلهم مترددين في الإقرار بالله فقال «وفيه إشعار بأنهم إن سكتوا أو تلعثموا في الجواب مخافة الإلزام فهم مقرون به بقلوبهم»(١)، وثمة نصوص أخرى له سبقت في ذلك(٢).

ثانياً: قوله «لوضوح الدليل المانع من اسناد الخلق الى غيره»، هذا هنا يتكلم عن الدليل العقلى على أنه الخالق وحده.

ثالثاً: قوله «بحيث اضطرهم الى اذعانه» فهذا فيه أنهم اضطروا للإقرار والإذعان بذلك وهذا - أي الاضطرار - ما كنتم أنكرتموه كما سبق بيانه (٣)!!

عاشراً: الجواب عن قول جواد علي «أن قريشًا كانوا يؤمنون بإله واحد خلق الكون»

وأما ما قاله د. جواد علي وهو قوله: «ويظهر من القرآن الكريم، أن قريشًا كانوا يؤمنون بإله واحد خلق الكون، وهو رب السماوات والأرض. ففي سورة العنكبوت: ﴿وَلَإِن سَأَلْتُهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَى يُؤْفِكُونَ اللَّهُ».

<sup>(</sup>١) تفسير البيضاوي (٢٤٧/٤).

<sup>(</sup>٢) انظر (ص: ٥٦-٥٧).

<sup>(</sup>٣) انظر (ص: ٣١٥).

فالجواب: أن جواد علي قال «أن قريشًا كانوا يؤمنون بإله واحد خلق الكون» ولم يقل كما هو المفروض - وفقا لنظرية تقسيم التوحيد - «يؤمنون برب واحد خلق الكون»!! أي عنده الرب والإله مترادفان كما يبدو، وهذا خلاف الأصل الذي قامت عليه نظرية تقسيم التوحيد وهو التباين بين الكلمتين كما بسطناها في كتابنا «تنوير الرب الإله في دعوى التباين بين كلمتي الرب والإله».

وبالنسبة لاستدلاله بآية «العنكبوت» على توحيد المشركين فهو في غير محله لأنه لا توحيد في هذه الآية ولا في غيرها من آيات الباب الثمانية كما قلنا بذلك مرارا، وإنما فيها الكلام عن وجود الله فحسب واعتراف المشركين المفترض بذلك.

وهذا ما قاله جواد علي نفسه بعد ذلك حيث إنه سرد آيات الباب ثم قال: «وهناك آيات أخرى على هذا النحو، فيها أسئلة موجهة إلى المشركين عن خلق السماوات والأرض، وأجوبة على ألسنتهم فيها اعتراف بأن خالقها وصانعها هو الله. وفي القرآن الكريم أيضاً أن قريشاً كانت تعتقد أن الله هو الذي ينزل المطر ويحيي الأرض بعد موتها، وفيه أنهم كانوا يقسمون به».

فأنت ترى أن جواد علي لم يتحدث هنا على التوحيد قط ولا على اعتراف المشركين به، وإنما غاية ما فيه أن المشركين مقرون بوجود الله وأنه الخالق المنزل للمطر وللمحيى للأرض بعد موتها.

بل صرَّح بعد ذلك جواد علي بأن المشركين «جعلوا له بنات وبنين وشركاء الجن» (١). اه. يعني أن المشركين نقضوا توحيدهم المزعوم – إن سُلِّم – بافترائهم على الله بنسبتهم الأولاد إلى الله.

<sup>(</sup>١) المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام لجواد على (١١٣/١١).

## الكَافِيَة الشَّافِية لِنَقْضِ اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ الثَّانِية



### خلاصة

وهكذا أكون قد أجبت عن النصوص السابقة عن ابن عباس ومقاتل والطبري والواحدي والرازي وابن كثير وابن الزبير الغرناطي والنسفي والبقاعي وجواد علي، والتي تضمنت نسبة التوحيد بشكل ما إلى المشركين بحجة آيات الباب الثمانية ونحوها، وكان خلاصة الجواب عن النصوص السابقة:

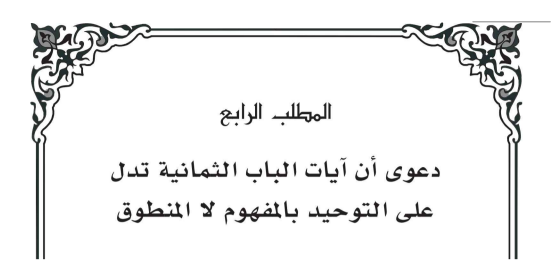
- 1) أن بعض هذه النصوص لم تصح أصلاً مثل نص ابن عباس في أو في صحتها نظر مثل كلام الرازي في تفسير سورة «فاطر» فقد قيل هو أصلا وصل في تفسيره إلى ما قبل ذلك وهو سورة الأنبياء، ثم أُكمل من بعده.
- أن معظم هذه النصوص كان له سياق معين وضحناه، مثل كلام
   الواحدي حيث كان يشرح كلام ابن عباس الذي لم يثبت عنه أصلاً
   كما سبق.
- ٣) أن كثيراً من تلك النصوص ليست دلالتها قاطعة، إذ قد يقصد أولئك العلماء في نصوصهم تلك بنسبة التوحيد للمشركين أنهم مفطورون عليه أو أنهم يعلمون به، ولكن قد قلنا أن هذا غير كاف لنسبة توحيد الربوبية إليهم ما لم يذعنوا له، وإلا لوجب أن تقولوا بأنهم موحدون في الألوهية أيضاً؛ لمجرد أنهم مفطورون أيضاً على توحيد الألوهية وعالمون بأحقيته كما بسطناه في موضعه.
- أن معظم هؤلاء العلماء لهم نصوص أخرى تثبت شرك المشركين في الربوبية، بل بعضهم نصوا على أنهم جاحدون للرب نفسه، وذلك مثل

ما ذكره الطبري وابن كثير، حتى ابن تيمية نفسه ذكر أن بعض العرب جحدوا وجود الصانع وإن كان الأغلب عنده أنهم مثبتون له!! وهذا يؤيد ما رجحناه من أن التوحيد الذي نسبه أولئك العلماء للمشركين إنما هو من حيث المبدأ وبحسب الفطرة التى قد تنحرف وتتغير.

 أن العبرة بالدليل لا بالقائل، فهؤلاء العلماء استدلوا بآيات الباب الثمانية على نسبة التوحيد للمشركين، بيد أننا بينا على طول هذا الكتاب أن تلك الآيات لا تدل ذلك.

وننتقل الآن إلى المطلب التالي.

\* \* \*



قد يقال إن آيات الباب الثمانية وإن كانت لا تدل بالمنطوق على إقرار المشركين بتوحيد الربوبية، ولكن تدل بالمفهوم، وذلك من ثلاثة وجوه:

الوجه الأول: إن المشركين لو كانوا يعتقدون أن أصنامهم تخلق لقالوا حين سئلوا عن خالقهم وخالق السموات والأرض وما بينهما: «نعم نؤمن بأن أصنامنا خالقة معك، وهم لم ولن يقولوا ذلك. . . فهم يعترفون بأن الله هو الرب وحده . . »(١) . اه.

الوجه الثاني: قوله تعالى ﴿ قُلُ لِّمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهَا إِن كُنتُم تَعَامُونَ وَمَن فِيهَا إِن كُنتُم تَعَامُونَ الله سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ﴾ [المؤمنون: ٨٤ - ٨٥] يدل على إقرارهم بتوحيد الربوبية، إذ اللام في «لله» من قوله ﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ﴾ قد يقال إنها لام الاختصاص، فيكون معنى الآية: السماوات السبع مختصة بالله وحده، وذلك كما قال المفسرون في اللام التي في لفظ الجلالة من الحمدلة الواقعة في سورة الفاتحة وغيرها، فقوله ﴿ الْحَمَدُ لِللَّه ﴾ يدل -كما قال الزمخشري -: «على اختصاص الحمد به وأنه به حقيق»، وأنه ليس «أحد أحق منه بالحمد والثناء عليه بما هو اهله» (٢٠)،

<sup>(</sup>١) موسوعة أهل السنة لعبد الرحمن دمشقية (ص: ٨٤).

<sup>(</sup>۲) الكشاف للزمخشرى (۱/٥٥).

قال ابن عاشور تعقيبا عليه: قوله: «الحمد» ولام الاختصاص في قوله: «لله» يستلزم انحصار أفراد الحمد في التعلق باسم الله تعالى لأنه إذا اختص الجنسُ اختصت الأفراد؛ إذ لو تحقق فرد من أفراد الحمد لغير الله تعالى لتحقق الجنس في ضمنه فلا يتم معنى اختصاص الجنس المستفاد من لام الاختصاص الداخلة على اسم الجلالة، ثم هذا الاختصاص اختصاص احتصاص ادعائي فهو بمنزلة القصر الادعائي للمبالغة (۱). اه.

الوجه الثالث: قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ بِيدِهِ مَلَكُونَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يَجِيرُ وَلَا يَجُكُرُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يَجِيرُ وَلَا يَجُكُارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ ﴿ سَيَقُولُونَ لِللَّهِ قُلْ فَأَنَّ تُسْحَرُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى أَنهم المؤمنون: ٨٨، ٨٩] فقوله ﴿ قُلْ مَنْ بِيدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾، دليلٌ على أنهم يُسلّمون بأن كل شيء بيد الله وملك له، وهذا يعني أنهم لم ينسبوا ملك أي شيء لأصنامهم، وهذا هو التوحيد في الربوبية.

فهذه الأوجه الثلاثة أقصى ما قد يقال في إفادة الآيات الثمانية لإقرار المشركين بتوحيد في الربوبية، ذكرتها للإنصاف مع أني لم أرها في كتب السلفية، وفيما يلي الجواب عليها، في ثلاثة مراصد، كل واحدة في مرصد. وبالله التوفيق.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (١/ ١٦٠).

<sup>(</sup>۲) الكشاف للزمخشري (۲/ ۹۹۶).

<sup>(</sup>٣) حاشية الطيبي على الكشاف «فتوح الغيب في الكشف عن قناع الريب» (٩/ ٧٨).



وهذا سبق الجواب عنه في ردنا على دمشقية (١)، ولكن وجدت قولاً لبعض المفسرين مشابهاً لقول دمشقية، وهو للإمام الماتريدي في تفسيره، أورده مع الجواب عنه.

# الجواب عن قول الماتريدي: «تعلمون أن الله هو فطرنا وخلقنا لا الأصنام»

ولكن نزيد الأمر بيانا هنا، فنجيب عن قول مشابه وهو قول الماتريدي حيث قال في تفسير سورة يس «ثم تعلمون أن الله هو فطرنا وخلقنا لا الأصنام التي تعبدونها»، فقوله هذا يمكن أن يستدل به على أن المشركين كانوا يعتقدون أن الله هو الخالق لا الأصنام، وأنهم حينما يسألون عن الخالق فسيقولون إنه الله، ولن يقولوا: الأصنام، كما قال دمشقية.

### والجواب:

أولاً: إن هذا أحد وجهين ذكرهما الماتريدي لآية ﴿وَمَا لِيَ لَا أَعْبُدُ الَّذِي

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٢٥٣).

فَطَرَفِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

أحدهما: . . إنكم تعبدون هذه الأصنام رجاء أن يقربكم ذلك إلى الله زلفي، وما لي لا أعبد الذي ترجون أنتم الزلفي والقربة منه؟!

والثاني: . . أنتم تعلمون أن الذي فطرنا وخلقنا هو المستحق للعبادة لا من لم يفطر ولم يخلق، ثم تعلمون أن الله هو فطرنا وخلقنا لا الأصنام التي تعبدونها، وما لي لا أعبد الذي فطرنا وأترك الذي لم يفطرنا؟!»(١). اه.

أي أن الآية محتملة عنده لكلا المعنيين:

الأول: ليس فيه قضية توحيد الربوبية أصلاً وهو قول الماتريدي «وما لي لا أعبد الذي ترجون أنتم الزلفي والقربة منه».

والثاني قوله: «تعلمون أن الله هو فطرنا وخلقنا لا الأصنام» ولكن هذا الوجه لا يساعده ظاهر الآية، فإنه قال فيها: «وما لي لا أعبد الذي فطرني»، ولم يقل «الذي فطرنا» كما ترى.

ثانياً: أن الماتريدي قال «تعلمون أن الله هو فطرنا...»، فهم عنده يعلمون بالله الخالق، ولكن لا يذعنون، بدليل أنهم يعلمون أنه لا إله إلا الله، محمد رسول الله كما بسطته في موضعه!!

ثالثاً: أن الماتريدي أشار في تفسيره لسياق الآيات أن المشركين يعتقدون في أصنامهم الضر والنفع ولذا كانوا يخوِّفون بها الناس، وهذا ما أشارت إليه الآيات.

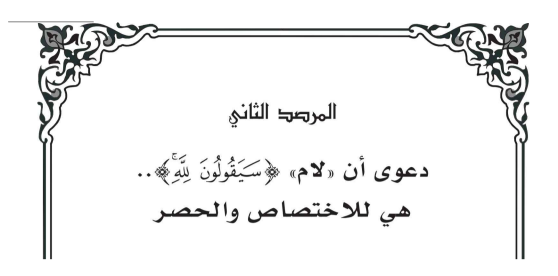
<sup>(</sup>۱) تفسير الماتريدي «تأويلات أهل السنة» (٨/ ١١٥).

# الكافية الشَّافِية لِنَقْضِ اسْتِدْلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية

فتأمل قوله بعد أن بيَّن أن الله وحده هو المالك للضر والنفع لا الأصنام: «لا يمنعني عنه ما تخوفونني»، أي ما تخوفونني به من أن أصنامكم ستمسني بسوء إن كفرت بها، وهو كما قال تعالى ﴿إِن نَقُولُ إِلَّا اَعْتَرَكَ بَعْضُ ءَالِهَتِنَا بِسُوَّةٍ ﴾ [هود: ٥٤]».

命 命 命

<sup>(</sup>۱) تفسير الماتريدي «تأويلات أهل السنة» (۸/ ٥١٢).



وجوابها أن لام الاختصاص اختلف العلماء في معناها، وفي الفرق بينها وبين لام الاستحقاق، واختلفوا في إفادة الاختصاص للحصر، واختلفوا أيضاً في لام الجر التي في لفظ الجلالة من الحمدلة، وفيما يلي بسط هذه الخلافات الثلاثة:

### الخلاف الأول: في الفرق بين لام الاختصاص ولام الاستحقاق

فقد اختلف في معنى الاختصاص والفرق بينها وبين لام الاستحقاق، فقيل: معنى لام «الاختصاص نحو: هذا ابن لزيد، أو هذا أخ لزيد، أو هذا صاحب لزيد، ومنه قوله تعالى: ﴿لَكُو دِينَكُو وَلِى دِينِ ﴿ هُوَ وَتعرف لام لاختصاص بإضافة ما لا يَقبل الملك لمن يَقبل الملك»(١). اه. وقيل: وهي تدخل بين شيئين، الثاني منهما لا يملك، مثل السرج للدابة(٢).

وقد اختلف العلماء في الفرق بين لام الاختصاص ولام الاستحقاق،

<sup>(</sup>١) رفع النقاب عن تنقيح الشهاب (٢/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٢) إرشاد السالك إلى حل ألفية ابن مالك (١/٤٤٧)، برهان الدين إبراهيم بن محمد بن أبي بكر بن أيوب بن قيم الجوزية (المتوفى ٧٦٧ هـ). التحفة السنية شرح المقدمة الآجرومية لمحمد محيى الدين عبدالحميد (ص: ١٤).

# الحكافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



فمن قائل أنهما بمعنى واحد ومن قائلٍ بالفرق بينهما، أي لدينا قولان في المسألة ولكن يتفرعان إلى أقوال أخرى وفيما يلي بيان ذلك:

القول الأول: أن لام الاختصاص هي نفسها لام الاستحقاق، لأن «لام الاستحقاق تفيد الاختصاص» (١) ، ولكن اختلف فيها هل تدخل بين ذات ومعنى، أم هي أعم من ذلك؟ فقيل هي التي تدخل بين ذات ومعنى فقط ، وفي هذا يقول قال الغلاييني: «الاختصاص، وتُسمَّى لامَ الاختصاص، ولامَ الاستحقاقِ - وهي الداخلة بين معنَّى وذات - نحو ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ ﴾ والنجاحُ للعاملين، ومنه قولهم «الفصاحةُ لِقُريش، والصباحةُ لِبَني هاشمِ»(٢).

وقيل: هي التي «تقع: إما بين ذاتين والثانية منهما لا تملك ملكاً حقيقياً؛ وإنما تختص بالأولى، وتقتصر الأولى عليها، دون تملك حقيقي من إحداهما للأخرى؛ نحو: «السرج للحصان - المفتاح للباب - الباب للبيت»، وإما قبلهما نحو: للصديق ولد نبيه، حيث تقدمت «اللام» على الذاتين..، وإما بين معنى وذات؛ نحو الحمد للأمهات، والشكر للوالدين.. وتسمى هذه اللام بصورها الثلاثة: لام الاستحقاق، أو: لام الاختصاص»(٣).

ونحوه ما قيل من أن: «معنى اللام الاختصاص، إما بالملكية نحو الدار لخالد، أو بغيرها نحو الجل للفرس. وذكر سيبويه أن معناها الملك والاستحقاق. وفصل المتأخرون فذكروا لها معاني يرجع أكثرها إلى الاختصاص أو الاستحقاق، فما ذكر لها من معان: الملك نحو: «له دار»، وهو يَلَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ ». وشبه الملك نحو: «الباب للدار»، و«الغلاف للكتاب»، لأن الكتاب والدار لا يملكان. والتمليك نحو: «وهبت

<sup>(</sup>١) شرح مختصر خليل للخرشي (٣/٦).

<sup>(</sup>٢) جامع الدروس العربية (٣/ ١٨٣).

<sup>(</sup>٣) النحو الوافي (٢/ ٤٧٢).

لك مالاً». وشبه التمليك نحو: ﴿فَهَبُ لِي مِن لَّدُنكَ وَلِيَّا﴾ [مريم: ٥]، لأن الولي وهو الولد لا يُملك حقيقة، وكلها تفيد الاختصاص»(١).

القول الثاني: أن لام الاختصاص أعم من لام الاستحقاق، أي أن لام الاستحقاق أحد أنواع لام الاختصاص، وبيانه أن الاختصاص الذي في لام الاختصاص له خمسة وجوه، وهذا ما ذهب إليه ناظر الجيش في شرحه على تسهيل ابن مالك، فإن هذا الأخير – أي ابن مالك – قال في تسهيله: «ومنها اللام للملك، وشبهه، وللتمليك، وشبهه، وللاستحقاق، وللنسب...» وذكر معاني أخرى للام.

فتعقبه ناظر الجيش بكلام طويل وما يهمنا منها قوله: «...أما الملك: فيقال فيه: إنه لم يستفد من اللام إنما استفيد من الكلام بجملته، وكذا تقول في خمسة المعاني الباقية أيضاً. وبيان ذلك أن اللام إنما تفيد اختصاص الثاني بالأول أي نسبته إليه. وهذا الاختصاص يكون على وجوه فقد يكون على جهة الملك أو التمليك أو شبههما أو الاستحقاق أو النسب، وكل من هذه المعاني يتبين بالقرائن المرشدة إليه، فإذا قيل: هذه الدار لزيد؛ فيهم اختصاص «زيد» بالدار، وليس ثم قرينة ترشد إلى معنى من المعاني الخمسة فتعين كون المعنى على الملك...».

وإذا قلت: وهبت لزيد ديناراً فالمعنى خصصت زيدا بهبة الدينار، والتمليك إنما فهم من قولك: وهبت لا من اللام. وإذا قلت: الجلباب للجارية، والجل للفرس؛ كان الاختصاص فيه بسبب الاستحقاق. وإذا قلت: لزيد عمَّ هو لعمرو خال، ولعبدِ الله ابنٌ هو (لجعفر) حَمَّ؛ فالاختصاص فيه

<sup>(</sup>١) معاني النحو للدكتور فاضل صالح السامرائي (٣/ ٦٤)، دار الفكر بالأردن، ط١، ٢٠٠٠م.

<sup>(</sup>٢) كذا في المطبوع، وهو خطأ، والصواب «فُهِم».

# الحكافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



في غاية الظهور، والنسب إنما استفيد من ذكر العمِّ والخال والابن والحم (١). اه.

ثم قال ناظر الجيش عن المعاني الستة التي ذكرها ابن مالك للام من ضمن معاني كثيرة لها – وهي أن اللام للملك، وشبهه، وللتمليك، وشبهه، وللاستحقاق، وللنسب – قال: «فقد ظهر أن اللام لم تفد شيئاً من هذه المعاني الستة، وإنما هي دالة على تخصيص مدخولها بالمذكور معها أي نسبته وإضافته إليه، ودل الكلام الذي هي فيه على أن اختصاص المدخول بما ذكر أو نسبته وإضافته إليه إنما هو على معنى من المعاني الستة المذكورة»(۲).

وحاصل ما سبق أن لام الاختصاص مختلف في معناها وفي الفرق بينها وبين لام الاستحقاق على أقوال، خلاصتها ما يلى:

- ان لام الاختصاص هي التي تدخل بين شيئين، الثاني منهما لا يملك،
   مثل السرج للدابة.
  - ٢) وقيل بأنها التي تأتي بين ذات ومعنى نحو الحمد لله.
- ٣) وقيل بأنها التي تكون بإضافة ما لا يَقبل الملك لمن يَقبل الملك مثل: للصديق ولد نبيه، فالولد الحر لا يُملك، وأما الصديق فيقبل أن يَملك.
- ٤) وقيل بأنها التي تقع بين ذاتين كالسرج للحصان، أو بين ذات ومعنى
   كالشكر للوالدين.
  - ٥) وقيل بأن لام الاختصاص هي نفسها لام الاستحقاق.

<sup>(</sup>١) تمهيد القواعد بشرح تسهيل الفوائد (٦/ ٢٩٢٨).

<sup>(</sup>٢) تمهيد القواعد بشرح تسهيل الفوائد (٦/ ٢٩٢٩).

7) وقيل أن لام الاختصاص له خمسة وجوه وهي: الملك أو التمليك أو شبههما أو الاستحقاق أو النسب، أي أن لام الاختصاص أعم من لام الاستحقاق.

وهكذا نرى أن لام الاختصاص مختلف في تسميتها، فمنهم من يسميها بلام الاستحقاق، ومنهم من يغاير بينهما، أي بين الاستحقاق والاختصاص على ما سبق من الأقوال، ولكن على القول بأنها تسمى لام الاختصاص فهل تفيد الحصر؟ خلاف نبسطه فيما يلي.

### الخلاف الثاني: في إفادة الاختصاص للحصر

ذهب جمهور العلماء - كما نسبه إليهم المرداوي، وابن النجار، وغيرهما<sup>(۱)</sup> - إلى أن الاختصاص هو الحصر بعينه، وخالف البعض كالتقي السبكي<sup>(۲)</sup>، ففرق بينهما! وذهب إلى أنهما متباينان، وبناء على ذلك لم يجعل التقديم مفيدا الحصر، وجعله مفيدا الاختصاص.

قال الزركشي: «واعلم أن ظاهر كلام البيانيين أن الاختصاص، والحصر، والقصر بمعنى واحد، ولهذا يجعلون من الحصر تقديم الخبر، فهو عندهم مفيد للاختصاص والحصر. وحكى ابن الحاجب عن إمام الحرمين أنه استدل على أن مفهوم الصفة حجة بأنه لو لم يفد الحصر لم يفد الاختصاص به دون غيره، لأنه بمعناه. وخالفهم بعض المتأخرين، وفرق بينهما بأن الاختصاص إعطاء الحكم لشيء والإعراض عما سواه، فهو مسكوت عنه،

<sup>(</sup>۱) انظر: عروس الأفراح (۲/ ۱۵۵)، التحبير للمرداوي (1/107)، شرح الكوكب المنير (1/107)، الضياء اللامع لحلولو (1/100)، الكليات لأبي البقاء (1/100)، حاشية العطار على شرح المحلي على جمع الجوامع (1/100).

 <sup>(</sup>۲) انظر: عروس الأفراح (۲/ ۱۵۵)، رفع الحاجب (٤/ ٢٤)، شرح الكوكب الساطع (۱/ ۲۲۷)، شرح الكوكب المنير (۳/ ٥٢٤)، الكليات لأبي البقاء (ص: ٥٩).

# الكافية الد اله افي المتعدد ا



والحصر إعطاء الحكم له والتعرض لنفيه عما عداه، ففي الاختصاص قضية واحدة، وفي الحصر قضيتان. قال: ويدل على أن الحصر غير الاختصاص قوله تعالى: ﴿يَخْنَصُ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاءً ﴾ فإنه لا يجوز أن يقال: إنه يقصر رحمته على من يشاء، لأنها لا تقصر، ولا تختص بها ، لأنها لا تختص، بل مدلول الآية أنه يرحم من يشاء وغيرهم يعرض عنه »(1).

والمسألة فيها كلامٌ طويلٌ حاصله ما قاله الزركشي آنفا وهو: «أن في الاختصاص إعطاء الحكم للشيء والسكوت عما عداه، أما الحصر ففيه إعطاء الحكم للشيء والتعرض لنفيه عما عداه، ففي الاختصاص قضية واحدة، وفي الحصر قضيتان»(٢).

وقد يجاب عليه: بأن الاعتبار بالمعنى لا باللفظ، والقائلون بأن التقديم يفيد الحصر حيث أرادوا بالاختصاص معنى الحصر: لا فرق عندهم ببن التعبير عنه بالحصر والاختصاص، وهذا يظهر كثيرا في كلام كبار البيانيين (٣)».

وأما ما احتج به السبكي فإن «هذا الاحتجاج لا يصح؛ لأن هذا القائل قد التبس عليه معنى الحصر المراد هنا - وهو إثبات الحكم للمذكور ونفيه عما عداه - بالحصر الذي هو الإحصاء والإحاطة، ولا يشك عاقل في صحة قولنا: رحمة الله منحصرة في المؤمنين - أي في الآخرة - لا تتجاوزهم إلى الكفار، وإن كانت رحمته تعالى لا يحيط بها أحد كما ولا كيفا، فمدلول الآية أنه يرحم من يشاء وغيرهم يعرض عنه (٤).

<sup>(</sup>١) البحر المحيط للزركشي (١/٥٨).

<sup>(</sup>۲) انظر: البحر المحيط للزركشي ( $^{8}/^{0}$ )، تشنيف المسامع للزركشي ( $^{8}/^{0}$ )، الكليات لأبي البقاء ( $^{9}$ ).

<sup>(</sup>٣) انظر: الآيات البينات للعبادي (٢/ ٥٧)، مفهوم الحصر (ص: ١٢٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: البحر المحيط للزركشي (٤/ ٥٩)، الآيات البينات للعبادي (7/ 0).

ولم يصحح البعض دعوى الالتباس الواردة في هذا الرد، فقال: بل ليس مراده إلا الحصر المشهور الذي هو الإثبات والنفي، ويكون وجه ما قاله حينئذ: أن رحمة الله تعالى لما ثبت وقوعها وعمومها لكل مخلوق دنيا وأخرى – إذ الكفار مرحومون في الآخرة، حتى في جهنم، ومن رحمتهم فيها عدم تعذيبهم بأشد مما هم فيه مما هو ممكن كما لا يخفى – لم يمكن حصرها وقصرها في أحد، بمعنى ثبوتها له دون غيره»(١).

وبناءً على هذا القول الأخير يكون الاختصاص لا يفيد الحصر، لأنه لو أفاد لكانت الرحمة منحصرة في المؤمنين دون الكافرين لقوله تعالى «يختص برحمته من يشاء»!! وهذا غير مراد ولا هو كائن بل رحمته تعم الجميع، وإن اختلف نوعيتها وكيفيتها، فرحمته تعالى للمؤمنين غير رحمته للكافرين، ورحمته في الدنيا غير رحمته في الآخرة على ما سبق بيانه.

## الخلاف الثالث: في الحمدلة

في الواقع إن الكلام في الحمدلة طويلٌ جداً، لكثرة الاحتمالات فيها «ولهذا جعل بعضهم في الحمد لله أوائل الكتب اثنين وأربعين احتمالاً»(٢)، وسبب ذلك أنه حدث حولها خلاف في عدة مسائل وهي:

الأولى: اختلف العلماء في أل التي في «الحمد لله» هل هي للجنس، أم للاستغراق، أم لكليهما، أم للعهد، أم للتفخيم؟ خمسة أقوال وسيأتي تفصيلها.

الثانية: اختلفوا أيضاً في اللام الداخلة على لفظ الجلالة في الحمدلة - هل هي للاختصاص أم للتعليل أم لغير ذلك؟ وإن كانت للاختصاص فهل تفيد الحصر؟ وقد سبق الشق الثاني.

<sup>(</sup>١) انظر: الآيات البينات للعبادي (٢/٥٧).

<sup>(</sup>۲) تفسير الألوسى «روح المعانى» (١/ ٧٩).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ» الثَّمَانِية



الثالثة: اختلفوا أيضاً في المراد من «الحمد لله» هل هو الخبر أم الإنشاء؟

وفيما يلي تفصيل هذه المسائل مع الأقوال فيها:

أولاً: نوع «أل التعريف» التي في الحمدلة هل هي للجنس أم للاستغراق أم للعهد؟

اختُلف في أل التعريف التي في الحمدلة على أقوال:

القول الأول: أنها للجنس، ويكون معنى الحمد لله أن جنس الحمد له تعالى، كما ذهب إليه الزمخشري حيث ذكر بأن التعريف في «الحمد» هو «نحو التعريف في أرسلها العِراك(۱)، وهو تعريف الجنس ومعناه الإشارة إلى ما يعرفه كل أحد من أن الحمد ما هو، والعراك ما هو من بين أجناس الأفعال»(۲).

ووافقه الشيخ زادة (٣)، والطاهر بن عاشور أيضاً فقال: «والتعريف فيه بالألف واللام تعريف الجنس»، ولكن فَسّر ابن عاشور تعريف الجنس هنا بالعهد الذهني أي «أن هذا الجنس هو معروف عند السامع فإذا قلت: الحمد لله. . فكأنك تريد أن هذا الجنس معروف لديك ولدى مخاطبك لا يلتبس بغيره»(٤)، وتعريف الجنس يفيد «توكيد اللفظ وتقريره وأيضاً حه

<sup>(</sup>۱) جاء في لسان العرب (۱۰/٤٦٥): «قال سيبويه: وقالوا أرسلها العراك أي أوردها جميعا الماء، أدخلوا الألف واللام على المصدر الذي في موضع الحال كأنه قال اعتراكا أي معتركة؛ وأنشد قول لبيد يصف الحمار والأتن.

فأرسلها العراك، ولم يذدها، ... ولم يشفق على نغص الدخال قال الجوهرى: أورد إبله العِراك ونصب نصب المصادر أي أوردها عراكا».

<sup>(</sup>٢) الكشاف (١/ ٥٢).

<sup>(</sup>٣) انظر حاشيته على البيضاوي (١/ ٦٥).

<sup>(</sup>٤) التحرير والتنوير (١/ ١٥٩).

للسامع؛ لأنك لما جعلته معهوداً فقد دللت على أنه واضح ظاهر "(١)، وحَمل ابنُ عاشور كلام الزمخشري السابق على هذا المعنى (٢).

فحاصل هذا القول أن اللام في الحمدلة هي للجنس، وهذا بحد ذاته لا يفيد الحصر بخلاف لام الاستغراق كما سنعرف في:

القول الثاني: أنها للاستغراق فيكون معنى الحمد لله هو «استغراق جميع أجناس الحمد وثبوتها لله تعالى تعظيماً وتمجيداً - كما في الحديث: «اللهم لك الحمد كله ولك الملك كله»»(٩) فيكون «المراد تخصيصُ حقيقة الحمد به تعالى المستدعي لتخصيص جميع أفرادها به سبحانه»(٤) فيكون «تعريفه لاستغراق أفراد الحمد، وأنها مختصة بالرب سبحانه على معنى أن حمد غيره لا اعتداد به، لأن المنعم هو الله عز وجل، أو على أن حمده هو الفرد الكامل، فيكون الحصر ادعائياً»(٥).

ولكن هذا القول رده الزمخشري بقوله «والاستغراق الذي يتوهمه كثير

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (١/٩٥١).

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير (١/ ١٦٠). وانظر: تعقيبات الطاهر بن عاشور على الزمخشري في تفسيره «الكشاف»، من أول الكتاب إلى آخر سورة النساء، رسالة ماجستير إعداد الباحث عبد الغفار أحمد.

<sup>(</sup>٣) محاسن التأويل للقاسمي (١/ ٢٢٦)، أضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن (١/ ٤٧)، والحديث عند أحمد في مسنده، وقال محققو «مسند أحمد» (٢٤٨/٢٤، طبعة الرسالة): «رجاله ثقات. . . وأخرجه البخاري في «الأدب المفرد» (١٩٩) عن علي ابن المديني، والنسائي في «الكبرى» (١٠٤٤)، وهو في «عمل اليوم والليل» (٢٠٩)».

<sup>(</sup>٤) تفسير أبي السعود (١٣/١).

<sup>(</sup>٥) فتح البيان في مقاصد القرآن لصديق حسن خان (٢/١١)، وكذا في فتح القدير للشوكاني (٢٣/١)، وفي فتح البيان في سورة سبأ (١٦١/١١): «وإن أجري على الاستغراق فالتعريف مشعر باستحقاق جميع أفراد الحمد لله سبحانه على ما تقدم تحقيقه في فاتحة الكتاب». اه

#### الكافية الشَّافِية لِنَقْنِ السِّدِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمانِية



من الناس وهمٌ منهم»(۱)، «فإنه لا يؤمر العبد بأن يحمد كل حمد في العالم»(۲)، وقد قيل إن هذا من الزمخشري «نزعة اعتزالية، بناء على أن العبد موجد لأفعاله بالاستقلال، فيستحق بذلك بعض الحمد، فلا يكون كل الحمد لله»(۳) فلا جرم أن البيضاوي «ردد بين كون اللام للجنس والاستغراق، مُنكرا بالمعنى على الزمخشري، حيث قصرها على الأول، وَوَهَمَ من ذهب إلى الثاني»(٤) حيث قال البيضاوي «والتعريف فيه للجنس. أو للاستغراق، إذ الحمد في الحقيقة كله له، إذ ما من خير إلا وهو موليه»(٥).

والحاصل أنه قد «رجح الزمخشري أن <u>التعريف هنا هو تعريف الجنس</u> <u>لا الاستغراق</u>، وإليه نحا أبو السعود، والصواب ما ذكرناه - وهو أنه للاستغراق - وعليه الجمهور»<sup>(٢)</sup>. واعترض على القول بأنها للاستغراق بأن الحمدلة للإنشاء لا للخبر، ورُدّ بما سيأتى.

والخلاصة أنه قد «اختلف الناس في (الحمد لله)، فاختار الزمخشري أنه خبر عُدِل به عن الأمر، واختار آخرون أنه خبر على حقيقته، وأن المراد به الإخبار بأن الله تعالى مستحق الحمد، كما قال تعالى (له الحمد في الأولى والآخرة). وبنى الزمخشري على مذهبه أن الألف واللام في الحمد لتعريف الحقيقة، فإنه يستحيل الاستغراق، فإنه لا يؤمر العبد بأن يحمد كل حمد في العالم، وأصحاب القول الثاني جعلوها للاستغراق؛ لأنه إخبار بما يستحقه الله تعالى من جميع المحامد»(٧). اه.

<sup>(</sup>١) الكشاف (١/ ٥٢).

<sup>(</sup>٢) نواهد الأبكار وشوارد الأفكار (١/٣٧١).

<sup>(</sup>٣) نواهد الأبكار وشوارد الأفكار للسيوطي (١/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٤) نواهد الأبكار وشوارد الأفكار (١/١٦٤).

<sup>(</sup>٥) تفسير البيضاوي (١/ ٢٧).

<sup>(</sup>٦) فتح البيان في مقاصد القرآن (١/ ٤٢)، وكذا في فتح القدير للشوكاني (٣٣/١).

<sup>(</sup>٧) نواهد الأبكار وشوارد الأفكار (١/٣٧١).

فتحصل حتى الآن قولان في أل التعريف في الحمدلة: الأول: أنها للجنس، والثاني: أنها للاستغراق، والحصر إنما هو على الثاني لا الأول، وبيانه أن الفرق بينهما هو ما قاله ابن هشام من أن (ال) الجنسية كقولك: «الرجل أفضل من المرأة»، إذا لم ترد به رجلا بعينه ولا امرأة بعينها، وإنما أردت أن هذا الجنس من حيث هو أفضل من هذا الجنس من حيث هو، ولا يصح أن يُراد بهذا أن كل واحد من الرجال أفضل من كل واحدة من النساء؛ لأن الواقع بخلافه (۱)، وكذلك قولك: «أهلك الناس الدينار والدرهم»، وقوله تعالى: ﴿وَبَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَاءِ كُلُّ شَيْءٍ حَيِّ ﴾، وأل هذه هي التي يعبر عنها بالجنسية، ويعبر عنها أيضاً بالتي لبيان الماهية، وبالتي لبيان الحقيقة.

وأما التي للاستغراق فعلى قسمين؛ لأن الاستغراق إما أن يكون باعتبار حقيقة الأفراد، أو باعتبار صفات الأفراد؛ فالأول نحو: ﴿ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ أي: كل واحد من جنس الإنسان ضعيف. والثاني: نحو قولك: (أنت الرجل) أي: الجامع لصفات الرجال المحمودة» (٢).

إذن «(أل) التي للجنس يشار بها إلى الجنس من حيث هو، فتفيد الشمول والعموم من غير أفراد، أو على حصة معينة واحد أو اثنين أو جماعة، وهو العهد الخارجي نحو علم الشخص كزيد، وأل التي للاستغراق

<sup>(</sup>۱) قال الكفوي في الكليات (ص٧٧٩): «قولنا: (الرجل خير من المرأة)، أي إذا قوبل حقيقة كل منهما بحقيقة الآخر فحقيقة الرجل خير من حقيقة المرأة وإلا فكم من امرأة خير من رجل باعتبار شرفها وقربها وكرامتها عند الله تعالى، فتسمى هذه اللام لام الحقيقة ولام الطبيعة».

<sup>(</sup>۲) انظر: شرح قطر الندى وبل الصدى لابن هشام، تحقيق محمد محيى الدين (ص: ١١٩) وما بعدها، طبعة دار الطلائع. والمطول على تلخيص المفتاح للتفتازاني (ص: ٨١)، تعقيبات ابن عاشور على الزمخشري إلى آخر سورة النساء (٧/ ٥٢).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة نِن السَّتِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ « وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



وهي أن يقصد الجنس من حيث هو موجود في ضمن جميع الأفراد، فإن كان في ضمن بعض الأفراد الغير المعينة وتسمى لام العهد الذهني»(١).

القول الثالث: أن «أل في الحمد جنسية استغراقية» (٢). كما جاء في اللطائف القشيرية: «واللام في الحمد للجنس، ومقتضاها الاستغراق لجميع المحامد لله تعالى إما وصفاً، وإما خلقاً، فله الحمد لظهور سلطانه، وله الشكر لوفور إحسانه (٣).

القول الرابع: أنها ليست جنسية وإنما «عهدية وذلك أن الله تعالى لما علم عجز خلقه عن كنه حمده حمِدَ نفسَه بنفسه في أزله نيابة عن خلقه قبل أن يحمده... واستُأنس له بما صح عنه على من قوله اللهم لا نحصي ثناء على أنت كما أثنيت على نفسك»(٤).

والواقع أن القول بأن أل للعهد هنا يؤول إلى القول بأنها للجنس وبيان ذلك أن «تعريف النكرة باللام إما للعهد، وإما للجنس، والذي للعهد إما أن ينصرف العهد فيه إلى فرد معين من أفراد الجنس نحو ﴿فَعَصَىٰ فِرْعَوْثُ الرَّسُولَ》 وإما أن ينصرف إلى الماهية باعتبار تميزها عن غيرها، كقولك: أكلت الخبز. والجنس هو الذي ينضم إليه شمول الآحاد، كقولك: الرجل خير من المرأة. وكلا نوعي العهد لا يوجب استغراقاً، إنما يوجبه الجنس، والزمخشري جعل تعريف الحمد من النوع الثاني من نوعي العهد (أي الذي ينصرف إلى الماهية تعريف الحمد من النوع الثاني من نوعي العهد (أي الذي ينصرف إلى الماهية

<sup>(</sup>۱) حاشية الشهاب على تفسير البيضاوي (۱/ ۸۳)، وانظر: كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم (۱/ ۱۸۸) قوله: «وإمَّا أن يشار بها إلى الجنس. . . ». اه. وانظر: دستور العلماء «جامع العلوم في اصطلاحات الفنون» (۳/ ۱۱٤) قوله: «وإما أن يشار بها إلى الجنس. . . ». اه.

<sup>(</sup>۲) إعراب القرآن وبيانه (۸/ ۱۱۹).

<sup>(</sup>٣) إعراب القرآن وبيانه (٨/١١٩)، نواهد الأبكار وشوارد الأفكار (١٦٦/١).

<sup>(</sup>٤) روح المعاني (١/ ٧٤)، نواهد الأبكار وشوارد الأفكار (١/ ١٧٢).

لا إلى فرد منها)، وعبر عنه بتعريف الجنس، لعدم اعتنائه باصطلاح أصول الفقه، وغير الزمخشري جعله للاستغراق، وليس ببعيد»(١).

القول الخامس: «حكى الكرماني قولا آخر أنها للتفخيم والتعظيم، فإن أراد الاستغراق فعبارة غريبة فيه، وإلا فلا يعرف ذلك في أقسام اللام»(٢).

وهكذا نرى أن في أل التعريف التي في الحمدلة خمسة أقوال؛ للجنس، أو للاستغراق، أو لكليهما، أو للعهد، أو للتفخيم والتعظيم.

ثانياً: هل لام الجر في الحمدلة للاختصاص؟

قال الفخر الرازي: «اللام في قوله الحمد لله يحتمل وجوها كثيرة:

أحدها: الاختصاص اللائق كقولك الجل للفرس.

وثانيها: الملك كقولك الدار لزيد.

وثالثها: القدرة والاستيلاء كقولك البلد للسلطان.

واللام في قولك الحمد لله يحتمل هذه الوجوه الثلاثة. . فالحمد لله بمعنى أن الحمد لا يليق إلا به، وبمعنى أن الحمد ملْكه ومَلِكه، وبمعنى أنه هو المستولي على الكل والمستعلي على الكل (7).

وقيل إنَّ «اللام للتعليل أي الحمد ثابت لأجل الله تعالى»(٤)، وقيل إنَّ «اللام على ما قيل للاستحقاق فإذا قيل الحمد لله يفيد استحقاق

<sup>(</sup>۱) نواهد الأبكار وشوارد الأفكار (۱۲٦/۱)، نقلاً عن ابن المنير في الانتصاف، انظر: الكشاف مع حاشية ابن المنير (٩/١)، دار الكتاب العربي.

<sup>(</sup>٢) نواهد الأبكار وشوارد الأفكار (١٧٣/١).

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب (١/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٤) روح المعاني (٧٦/١).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السِّيدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمانِية



الذات له»(۱). وقيل للحصر والاختصاص «ففي مواضع من الكشاف ما يدل على إفادتها الحصر دلالة واضحة، وبه صرَّح المحقق السعد والسيد السند، وقالا لام الاختصاص للحصر»(۲).

وللشهاب الخفاجي في حاشيته على تفسير البيضاوي كلام طويل وتحقيق نفيس في كون اللام الجارة التي في لفظ الجلالة في «الحمد لله» ونحوه، وذكر أقوال المفسرين والبلاغيين وغيرهم في كونها تفيد الاختصاص أو غيره، وخلافهم في ذلك، ثم خلص في نهاية المطاف إلى قوله «والحق أنّ معناها التعلق الخاص، وأنها قد تفيد الحصر بحسب المقام وقرائن الحال، وتمثيل النحاة شاهد صدق عليه، فحيث كان المقام مقتضيا للحصر، ولم يكن فيه ما يدل عليه غيرها نُسب القصر لها، وحيث لم يقتض ذلك أو كان فيه ما هو أدل عليه منها استراحت من الحصر، فلذا ترى العلامة الزمخشريّ نسبه لها في موضع دون موضع من غير تعارض في كلامه»(٣).

#### خلاصة الخلاف في لام الجر التي في الحمدلة

والحاصل: أن العلماء مختلفون في لام الجر في الحمدلة، هل هي للاختصاص أم للتعليل أو للاستحقاق أم للملك أو للاستيلاء، وإذا كانت للاختصاص فهل الاختصاص يعنى الحصر؟ خلاف سبق بيانه!

حتى من ذهب أنها للحصر فإنما جاء ذلك من القرائن لا من اللام ذاتها، بل قيل إنَّ الحصر «مستفادٌ من تعريف المسند إليه»(٤) وقد قلنا بأن هذا

<sup>(</sup>١) روح المعاني (١/٧٦).

<sup>(</sup>٢) عنايه القاضي وكفاية الراضي للشهاب الخفاجي (١/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٣) عنايه القاضى وكفاية الراضى للشهاب الخفاجي (١٠٦/١).

<sup>(</sup>٤) روح المعاني (١/ ٧٦).

التعريف في الحمدلة أفاد الاستغراق كما هو مقرر في علم البلاغة على تفصيل في ذلك (١).

وهنا في قوله تعالى ﴿ سَيَقُولُونَ لِللَّهِ ﴾ لا يوجد مسند إليه إلا تقديراً ، فتقديره في قوله تعالى ﴿ قُل لِّمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيها إِن كُنتُم تَعَلَمُون فَيها إِن كُنتُم تَعَلَمُون فَيها الله وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّا اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللّهُ اللّه

ويبدو أن ما حكاه أبو البقاء من أنه قرئ «لمن الأرض. . . سيقولون الله» يبدو أن هذا وهم منه، فإنه لا خلاف بأن هذا الموضع قرئ ﴿سَيَقُولُونَ لِللَّمْ ﴾ بلام الجر، نعم في الموضعين الآخرين من سورة المؤمنون فيهما خلاف فقد

<sup>(</sup>۱) جاء في حاشية الدسوقي على مختصر المعان» (۱۱٦/۲): «تعريف المسند بأل الجنسية يفيد حصره في المسند إليه».

وفي الكليات (ص١٠٧٥): «كون تعريف المسند إليه مفيدا للحصر إنما يكون إذا كان ثبوت المسند الفرد منافيا لثبوت مقابله له نحو: المنطلق زيد، وأما إذا لم يكن كذلك فلا يفيد الحصر».

وفي التحرير والتنوير (١/ ٦٠٨): «تعريف المسند باللام لا تطرد إفادته الحصر على ما في «دلائل الإعجاز»، وقيل يفيد الحصر باعتبار القيد أعني قوله مصدقاً، أي هو المنحصر في كونه حقاً مع كونه مصدقاً، فإنَّ غيره من الكتب السماوية حقُّ لكنه ليس مصدِّقاً لما معهم». اه

<sup>(</sup>٢) المجتبى من مشكل إعراب القرآن (٢/ ٧٨٠)، أ. د. أحمد بن محمد الخراط، أبو بلال، الناشر: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة المنورة، عام النشر: ١٤٢٦هـ.

<sup>(</sup>٣) التبيان في إعراب القرآن (٢/٩٥٩)، لأبي البقاء عبد الله بن الحسين العكبري، تحقيق علي محمد البجاوي، الناشر: عيسى البابي الحلبي.

### الكافية الشّافية لِنَقْضِ اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



"قرأ البصريان. . "سيقولون الله قل أفلا تتقون، سيقول<sup>(۱)</sup> الله قل فأنى تسحرون"، بحذف حرف الجر ورفع الجلالة موضع قراءة غيرهما أسكيقُولُونَ بِيَّهُ باثبات لام الجر، واحترز بالأخيرين عن الأول فإنه لا خلاف فيه أنه لله بإثبات لام الجر".

ولذا قال في الشاطبية:

9.٧- وفي لام لله الأخيرين حذفها وفي الهاء رفع الجرعن ولد العلا<sup>(٣)</sup> ثالثاً: هل الحمدلة خبر أم إنشاء؟

فقد اعتُرض - كما أشرنا سابقاً - على كون أل هنا للاستغراق لأن «المطلوب من العبد إنشاء الحمد لا الإخبار به وحينئذ يستحيل كونُها للاستغراق، إذ لا يُمْكنُ العبد أن يُنْشِئ جميع المحامد منه ومن غيره بخلاف كونِها للجنسِ»(٤). لذلك فإن «الحق الذي لا محيد عنه أن الحمد لله خبر مستعمل في الإنشاء فالقصد هو الإنشائية لا محالة، وعدل إلى الخبرية لتحمل

<sup>(</sup>۱) كذا في المطبوع وقد سقطت واو الجماعة والنون، والصواب إثباتهما، فقد جاء في شرح طيبة النشر للنويري (۲/٤٦٩)، ط۱، دار الكتب العلمية: ش: أى: قرأ (بصر) أبو عمرو ويعقوب: «سيقولون الله قل أفلا تتقون (۸۷) سيقولون الله قل فأنى تسحرون (۸۹).. بلا لام جر وبالرفع». اه.

<sup>(</sup>۲) شرح طيبة النشر لابن الجزري (ص: ۲۸۳)، تحقيق أنس مهرة، دار الكتب العلمية، ط۲، ۲۰۰۰م.

<sup>(</sup>٣) أي «قرأ أبو عمرو: سيقولون الله قل افلا تتقون، سيقولون الله قل فأنى تسحرون بحذف لام الجر ورفع جر الهاء في لفظ الجلالة في الموضعين ويكون الابتداء بلفظ الجلالة بهمزة وصل مفتوحة، وقرأ غيره سيقولون لله، في الموضعين بإثبات لام الجر فيهما وجر الهاء في لفظ الجلالة. واحترز بالأخيرين عن الأول وهو: سيقولون لله قل أفلا تذكرون فلا خلاف في قراءته بإثبات لام الجر وجر الهاء من لفظ الجلالة. اهد. كذا في الوافي في شرح الشاطبية (ص: ٣٢٧)، عبد الفتاح القاضي، مكتبة السوادي، ط٤، ١٤١٢هـ - ١٩٩٢م.

<sup>(</sup>٤) انظر: الدر المصون (١/ ٣٨).

جملة الحمد من الخصوصيات ما يناسب جلالة المحمود بها من الدلالة على الدوام والثبات والاستغراق والاختصاص والاهتمام»(١).

وهذه مسألة معقدة وطوية الذيل حتى أفردت بالتصنيف، فقد «ألّف الشيخ علاء الدين البخاري. . رسالة في تقرير أن الحمد لله جملة خبرية الا إنشائية قال فيها: أجمعت الأمة على إمكان كون اللام فيه للاستغراق لأن أهل السنة حملوها على الاستغراق، والحكم بثبوت الشيء فرع إمكانه، وغيرهم من المعتزلة ومن يجري مجراهم افتقروا في حملها على الجنس إلى ما يرجحه على الاستغراق، وذلك دليل على الاعتراف بإمكانه؛ إذ ترك الممتنع والأخذ بالممكن لا يفتقر إلى المرجح، فثبت بالإجماع المركب إمكان استغراقه.

### خلاصة الاختلافات في الحمدلة.. ودعوى الحصر فيها وفي قوله ﴿سَيَقُولُونَ لِلَّهَ ﴾

وهكذا نرى الخلاف الشديد بين العلماء في الحمدلة، هل أل التعريف فيها للاستغراق، أو الجنس، أو فيها للاستغراق، أو الجنس، أو لكليهما، أو للعهد، أو للتفخيم والتعظيم!

واختلفوا في لام الجر التي في الحمدلة، هل هي للاختصاص أم للتعليل أو للاستحقاق أم للملك أو للاستيلاء؟!! وهل يفيد الاختصاص الحصر؟ خلاف حتى من ذهب أنها للحصر والاختصاص فإنما جاء ذلك من القرائن لا من اللام ذاتها!! على ما سبق بيانه.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (١/١٦٢).

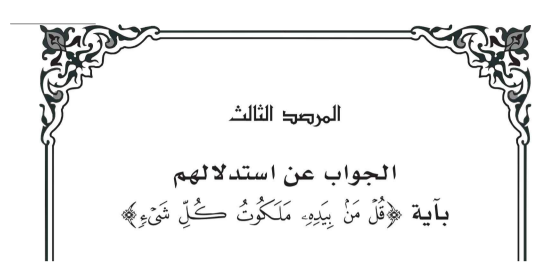
<sup>(</sup>٢) نواهد الأبكار وشوارد الأفكار (١/٣٧١).

#### الكافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّانِية

وبالتالي فلا يُسلّم الادعاء بأن قوله تعالى في بعض آيات الباب الثمانية وبالتالي فلا يُسلّم الادعاء بأن قوله تعالى بتوحيد الربوبية بحجة أن لام الجر في هي مثل لام الجر في قوله تعالى «الحمد لله» التي تفيد حصر الحمد في الله!! فهذا كله غير مسلّم لأن إفادة لام الجر في الحمدلة للحصر محل نزاع وجدل طويل بين العلماء على ما سبق بسطه.

وبالتالي فلا يُسلَّم ما بني عليه من دعوى الحصر في قوله تعالى وبالتالي فلا يُسلَّقُولُونَ لِلَّهِ ، وأن هذا يفيد توحيد الربوبية عند المشركين بحجة أن لام الجر هنا تفيد الحصر، وأنهم بذلك حصروا الربوبية فيه تعالى حينما سئلوا عن خالق السموات والأرض في سورة المؤمنون!! فهذا كله غير مسلم لأنه مبني على أمر غير مسلم وهو كون لام الجر في الحمدلة للحصر كما رأينا. والله الموفق.

وبهذا نكون قد انتهينا من المرصدين الأول والثاني من المطلب الخامس وهو دعوى أن آيات الباب الثمانية تدل على التوحيد بالمفهوم لا بالمنطوق، لننتقل إلى المرصد الثالث.



قالوا: إن قول هُ وَلَا يَجُارُ عَلَى مِنْ بِيدِهِ مَلَكُوثُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يَجِيرُ وَلَا يَجُارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعَامُونَ ﴿ اللَّهِ سَيَقُولُونَ بِلَّهِ قُلُ فَأَنَّ تُسْحَرُونَ ﴿ اللَّهِ وَمَلُكُ لَهُ وَالمؤمنون: ٨٨- عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعَامُونَ الله سَيَةُ وَلُونَ بِلَّهِ قُلُ فَأَنَّ تُسْحَرُونَ ﴿ اللَّهِ وَمَلُكُ لَهُ وَلَم ينسبوا ملك الله وملك له ولم ينسبوا ملك أي شيء لأصنامهم!!

#### والجواب:

أولاً: أين في هذا كله أن الله وحده بيده ملكوت كل شيء؟ أين كلمة «وحده» في الآية؟ هنا محل النزاع، وأما ما ذكرتم بأنهم لم ينسبوا ملك أي شيء لأصنامهم فغير صحيح مطلقا، فقد نسبوا كثيرا من التأثير والتدبير لأصنامهم كما سبق (١).

وأما هذه الآية فليس فيها دليل على أنهم يعتقدون أن ذلك بيد الله وحده، غاية ما تحدثت عنه الآية أنهم سيقولون لله، وأما قضية أنهم سيقولون إن ذلك لله وحده أو بالتشارك مع آلهتهم بجزء كبير أو صغير، فهذا لم تكشف

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٨٩).

### الجسافية الشَّافِية لِنَقْضِ السِيدَلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



عنه الآية، ولذلك يرجع إلى آيات أخرى تحدثت عن رفض المشركين الصريح لكلمة وحده إذا قرنت بالله تعالى كما سبق.

ثانياً: إن سورة «المؤمنون» وآياتها التي معنا هي نفسها دلَّت بسياقها وسباقها على أن المشركين ينسبون إلى أصنامهم التأثير والخلق والتدبير ولذلك اتخذوها أربابا وآلهة؛ حيث نبّه الله في هذه السورة على أن المشركين يعتقدون في آلهتهم الخلق والتأثير، ولذا خاطبهم الله بالبراهين العقلية على أن الخلق لا يكون إلا لإله واحد.

وبيانه أنه بعد أن قال تعالى: ﴿قُل لِّمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهَا إِن كُنتُمْ تَعَامُونَ لِللَّهِ قُلُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ لِللَّهِ قُلُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ لِللَّهِ قُلُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ لِللَّهِ قَلْ المؤمنون: ٨٤، ٨٥] وبعد أن انتهت تلك الآية وما تلاها التي تكرر فيها السؤال عن الخالق؛ قال عز وجلل: ﴿بَلْ أَنْيَنَهُم بِالْحَقِّ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ لِللَّهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُم مِنْ إِلَا إِذَا لَدَّهَبَ كُلُّ إِلَامٍ بِمَا خَلَقَ وَلِعَلا بَعْضُهُم عَلَى بَعْضِ سُبْحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا مَعْمُونَ لِللَّهِ إِذَا لَدَّهَبَ كُلُّ إِلَامٍ بِمَا خَلَقَ وَلِعَلا بَعْضُهُم عَلَى بَعْضِ سُبْحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ لِللهِ إِذَا لَدَّهَبَ كُلُّ إِلَامٍ بِمَا خَلَقَ وَلِعَلا بَعْضُهُم عَلَى بَعْضِ سُبْحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ لِللَّهُ إِذَا لَدَهَبَ كُلُّ إِلَامٍ بِمَا خَلَقَ وَلِعَلا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ سُبْحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا لَكُونَ اللهُ وَاللَّهُ مِنْ إِلَاهٍ إِذَا لَدُهُ مِنْ اللهِ عَلَى اللهُ وَالله وَمنون: ٩٠-٩١].

«فلولا أنهم يعتقدون أن الإله متصرف كشريك لله تعالى لما ذكر لهم هذه الحجج، فلو كان معه إله – كما يزعم الكفار – لانفرد كل إله بخلقه الذين خلقهم، ولحصل النزاع وطلب العلو فيما بينهم ولما انتظم الوجود. فلولا أنهم يعتقدون وجود شركاء لله سبحانه في ذلك لما كان هناك أي وجه لذكر الاستدلال، ولكان جوابهم أننا لم ندّع لهم أي فعل يشاركون الله فيه بل قلنا إن الله لاشريك له في ذلك. فيكون إيراد ذلك عليهم من العبث الذي ينزه الله جل جلاله عنه»(١).

إذن فتعقيب سؤالهم السابق عن الخالق بالبرهان على أنه لا خالق

<sup>(</sup>١) وحدة الأمة لا تناقض التوحيد لغيث بن عبد الله الغالبي (ص: ٥).

إلا الله: دليل على أنهم مع إقرارهم - المفترض - بأن الله خالق السموات والأرض، فهم معتقدون أن غير الله مما اتخذوه آلهة ومما نسبوه إلى الله من الولد: يَخلق ويؤثر ويدبر، وإلا لم يكن لهذه الآيتين من سورة المؤمنون - الآية ٩٠ و٩١ - معنى!

ولا كان للبرهان السابق على أن الله ليس معه إله ولا له ولد: معنى، ولكان الله أقام الحجة على ما هم مُسلِّمون به، ومعلوم أن من يفعل ذلك في المناظرة إما أنه لم يَعلم محل النزاع، أو هو مُغرض يشغّب على خصمه، والله منزه عن ذلك كله.

وهذا على أصل ابن تيمية أظهر، إذ هو يدَّعي أن الرسل ما بعثت لدعوة الناس لتوحيد الخالق، لأن الناس جميعا يعلمون أنه لا خالق إلا الله، فهو يقول: «معرفة الربوبية وهي خاصة للمكلفين من بني آدم وهي تعمُّ مؤمنَهم وكافرهم وسائر فرقهم وهي ضروريةٌ أيضاً»(١). ويقول أيضاً: إن جميع الإنس والجن مقرون بالخالق معترفون به، مقرون بعبوديته طوعاً وكرها(٢).

ويقول أيضاً: لكن المتكلمون إنما انتصبوا لإقامة المقاييس العقلية على توحيد الربوبية، وهذا مما لم ينازع في أصله أحد من بني آدم وإنما نازعوا في بعض تفاصيله كنزاع المجوس والثنوية والطبيعية والقدرية وأمثالهم من ضلال المتفلسفة والمعتزلة ومن يدخل فيهم، وأما توحيد الإلهية فهو الشرك العام الغالب الذي دخل (فيه) من أقر أنه لا خالق إلا الله ولا رب غيره من أصناف المشركين ""، "ومن المعلوم أن هذا التوحيد قد أقر به المشركون، ولم ينكره أحد من بني آدم ".

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٨/٨٥).

<sup>(</sup>٢) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٨/ ٤٧٩).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٢/ ٣٧).

<sup>(</sup>٤) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٣/ ٩٤٩).

### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَّاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



فإذا كان الناس لا يحتاجون إلى من يدعوهم إلى توحيد الخالق فمن باب أولى ألَّا يحتاج الناس إلى البرهان على ذلك، لأن البرهان يؤتى به لقطع النزاع، فإذا لم يكن ثمة نزاع ولا منازع ففيم البرهان على ذلك؟!

# إقرار بعض التيمية بأن آية ﴿لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَهِ بِمَا خَلَقَ﴾ دالةٌ على وجود الشرك في الربوبية ولذا أبطلته

وقد أقر أتباع ابن تيمية أن هذه الآية - أي قوله: ﴿مَا أَتَّخَذَ اللّهُ مِن وَلَهِ الرّبوبية وهذا د. الهذيل يقول في سياق كلامه عن توحيد الربوبية: «ومع أن أكثر الناس لم ينازعوا في هذا الشرك إلا أن طوائف منهم وقعت فيه كقول بعض المشركين: إن ثَمّ خالقاً خلق بعض العالم. وكما يقوله الثنوية من المجوس في النور والظلمة، والفلاسفة الدهرية في حركة الأفلاك. ولذلك فقد جاء بيان بطلان هذا النوع من الشرك في القرآن، والإلزام بما هو لازم له من توحيد الخالق سبحانه وتعالى في الألوهية. قال تعالى: ما اتخذ الله من ولد وما كان معه من إله، إذًا لذهب كل إله بما خلق ولعلا بعضهم على بعض»(١).

## كلامٌ نفيسٌ للطبري والسمعاني وابن القيم في تفسير آية ﴿إِذَا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَهِ بِمَا خَلَقَ﴾

ثم نقل د. الهذيل عن ابن القيم كلاماً له من جملته قوله تعقيباً على هذه الآية الأخيرة: «فتأمل هذا البرهان الباهر بهذا اللفظ الوجيز البين، فإن الإله

<sup>(</sup>١) شبهات المبتدعة في توحيد العبادة للدكتور الهذيل (ص: ٢٥٠)

الحق V بد أن يكون خالقا فاعV يوصل إلى عابده النفع ويدفع عنه الضر $V^{(1)}$ . اه.

ويقول الطبري هنا «ما الأمر كما يزعم هؤلاء المشركون بالله. . ما لله من ولد ، ولا كان معه في القديم، ولا حين ابتدع الأشياء من تصلح عبادته ، ولو كان معه في القديم أو عند خلقه الأشياء من تصلح عبادته ﴿مِنْ إِلَا إِنَا لَدَهَبَ كان معه في القديم أو عند خلقه الأشياء من شيء، فانفرد به، ولتغالبوا، يقول: إذن لاعتزل كل إله منهم ﴿يِمَا خَلَقَ ﴾ من شيء، فانفرد به، ولتغالبوا، فلعلا بعضهم على بعض، وغلب القويّ منهم الضعيف؛ لأن القويّ لا يرضى أن يعلوه ضعيف، والضعيف لا يصلح أن يكون إلهاً ، فسبحان الله ما أبلغها من حجةٍ وأوجَزَها، لمن عقل وتدبر. وقوله: ﴿سُبْحَنَ اللهِ عَمَا يَصِفُونَ ﴿ اللهِ عَمَا يَصِفُونَ ﴿ اللهِ عَما يصفه به هؤلاء المشركون من أن له ولداً ، وعما قالوه من أن له شريكاً ، أو أن معه في القِدم إلهاً يُعبد تبارك وتعالى "٢٠). اه.

وحاصل أن الآية أكدت وبرهنت للمشركين على أنه تعالى هو الإله الخالق وحده، إذ لو كان معه خالق آخر لحصل ما يسمى بالتمانع في الإرادتين بين الخالقين، ولحصل الفساد في العالم كما أشارت إليه الآية الأخرى ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا عَالِمَةٌ إِلَّا اللهُ لَفَسَدَناً ﴾ [الأنبياء: ٢٢] وهذا بسطناه كله في كتبنا تنوير الرب الإله (٣).

وبذلك نكون بحمد الله انتهينا من المطلب الخامس والأخير من الفصل الثالث وهو «لا يوجد في آيات الباب الثمانية أي صيغة للتوحيد».

لننتقل إلى الفصل الرابع وهو «إقرار المشركين بالخالق هو إقرار لساني منقوض». والله الموفق.

<sup>(</sup>١) الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة (ص: ٢٨٦).

<sup>(</sup>٢) جامع البيان (١٠١/١٧).

<sup>(</sup>٣) تنوير الرب الإله (ص: ٤١٨) وما بعدها.



إن إقرار المشركين - إن سُلِّم - هو إقرارٌ لسانيٌّ فقط، وهذا غير كافٍ ما لم يقترن بالإذعان، وهم لم يذعنوا، وعلى التسليم بإذعانهم فهم قد نقضوه، وفيما يلي بسط ذلك.

### الإيمان لا بد فيه من الإقرار اللساني.. مع الإذعان القلبي.. وهو مفتقدٌ عند المشركين

أقول وبالله التوفيق: سلَّمنا جدلاً أن المشركين أقروا بألسنتهم ونطقوا بأن الله وحده هو خالق السموات والأرض وما بينهما، ولكن هذا الإقرار المفترض إنما هو باللسان فقط أي «أنهم يقولون ذلك إذا سألتهم عند ظهور الحجج القاطعات عليهم والآيات البينات، وذلك مجرد قول بألسنتهم وليس ذلك في قلوبهم»(۱).

<sup>(</sup>١) السهم المصيب في ضلالة تقسيم التوحيد (ص: ٩١).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



وهذا ليس من الإيمان بالله في شيء ما دام أنه مجرد إقرارٍ لسانيً بوجود الله غير مقترن به اليقين القلبي؛ إذ الإيمان و«التصديق لا يتحقق إلا بالمعرفة والإقرار»(۱)، وليس الإيمان كما قال «الكرامية: إنه قول باللسان فقط»(۲)، بل قد ذُمَّ ما «ابتدعه ابن كرام مِن جعل الإيمان هو مجرد قول اللسان بدون تصديق القلب»(۳)، وهو عكس مذهب المرجئة والجهمية وهو أن «الإيمان مجرد ما في القلب»(٤) وقد سبق بيانه(٥).

وهكذا فإن مجرد إقرار المشركين اللساني بالله لا يفيدهم ولاسيما أنه اعتراه أمور تفسده، وهي:

أولاً: أنهم ليسوا موقنين بما أقروا به بل شاكين.

ثانياً: كونهم قد اضطرتهم الحجة إلى الإقرار فكأنهم صاروا مكرَهين فيه.

ثالثاً: كونهم غير مذعنين الإقرارهم هذا بل نقضوه بما ينافيه.

رابعاً: أن آيات الباب الثمانية التي استدللتم بها على إقرارهم هذا عارضتها آيات أخرى أصرح منها.

وإليك بسط هذه الأمور الأربعة في أربعة مطالب.

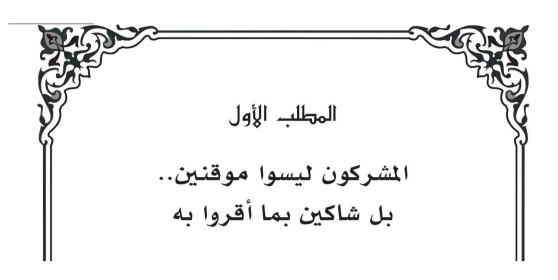
<sup>(</sup>۱) الفتاوي الكبرى لابن تيمية (٦/ ٥١٢).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى (۷/ ۱٤٠، و١٩٥، و٥٠٩)، وانظر أيضاً: مفاتيح الغيب للرازي (۱۸/ ۲۲۹).

<sup>(</sup>٣) بيان تلبيس الجهمية (٥/ ٣٩٤).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى (٧/ ١٩٥، و١٣٧)، وانظر: موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٣/ ١٣٥٠)، شرح الطحاوية لابن أبي العز الحنفي (٢/ ٤٦٢)، تحقيق الأرناؤوط.

<sup>(</sup>٥) انظر (ص: ١٥٩).



ويدل على ذلك عدة أدلة:

الدليل الأول: قوله تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خُلَقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ أَلَا يُوقِنُونَ ﴿ إِللَّهُ وَالطّور: ٣٥، ٣٦]، «يعني أنهم لم يخلقوا من غير خالق، ولا هم الذين خلقوا أنفسهم، فتعين أن يكون خالقهم هو الله تبارك وتعالى، ولهذا لما سمع - جبير بن مطعم - ﴿ اللهُ عَيْدٍ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ يَوم عَلَم اللَّهِ عَلَيْهِ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ مِن عَلَي وكان - جبير يومئذ مشركاً قال: «كاد قلبي أن يطير، وذلك أول ما وقر الإيمان في قلبي» رواه - البخاري - مفرقا» (١٠). اه.

إذن فدلت آياتُ الطور هذه - مع حديث البخاري الذي بيَّن أنها نزلت في مشركي قريش - أنهم كانوا غير موقنين في أن الله هو الخالق، وإلا لما وجَّه الله إليهم هذا السؤال الإنكاري لهم وهو: أم خلقوا من غير شيء. . ولما كاد قلبُ جبير يطير، وقد بيّن ذلك العلماء بمن فيهم ابن تيمية، وإليك:

<sup>(</sup>١) شرح ثلاثة الأصول لابن عثيمين (ص: ٨١).

#### الكَافِيَة الشَّافِية لِنَةَ نِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْدِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ الشَّانِية



#### نصوص العلماء في أن المشركين غير موقنين

- ا) قال الحافظ نقلا عن الخطابي: «﴿أَمُ خَلَقُواْ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾، أي إن جاز لهم أن يدَّعوا خلق أنفسهم فليدَّعوا خلق السماواتِ والأرض وذلك لا يمكنهم فقامت الحجة ثم قال ﴿بَل لا يُوقِئُونَ ﴾ فذكر العلة التي عاقتهم عن الإيمان وهو عدم اليقين الذي هو موهبة من الله ولا يحصل إلا بتوفيقه، فلهذا انزعج جبير حتى كاد قلبه يطير ومال إلى الإسلام »(١).
- ٢) وقال السمعاني: «فالمعنى: أنهم إذا كانوا مقرين بأن الله هو الخالق فلِم يشركون معه غيره؟!» (٢).
- ٢) وقال ابن الجوزي: «قوله تعالى ﴿بَل لَا يُوقِنُونَ ﴾ بالحق وهو توحيد الله وقدرته على البعث» (٣).
- ٤) وقال أبو حيان: «﴿ بَل لَا يُوفِنُونَ ﴾: أي إذا سئلوا: من خلقكم وخلق السموات والأرض؟ قالوا: الله، وهم شاكون فيما يقولون لا يوقنون »(٤).
- وقال ابن تيمية: "إن المُحْدَث قبل أن لم يكن، لا يتصور أن يحدث عن غير محدث، ولا أن يحدث نفسه. فلا يكون الشيء صانعًا لنفسه، لا مصنوعاً لنفسه، ولا يكون أيضاً علةً غائيَّةً لنفسه، كما قد بسطنا هذا في غير هذا الموضع، قال تعالى: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ
   قي غير هذا الموضع، قال تعالى: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ
   قي غير هذا الموضع، قال تعالى: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ

<sup>(</sup>۱) فتح الباري (۸/ ۲۰۳).

<sup>(</sup>٢) تفسير السمعاني (٧٥/٢٧).

<sup>(</sup>٣) زاد المسير (٨/٥٥).

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط (٨/ ١٤٩).

النبي على الله على الآية في صلاة المغرب أحسست بفؤادي قد انصدع»(١). اه.

7) وقال الألوسي: (بل لا يوقنون أي إذا سئلوا من خلقكم. . قالوا: الله وهم غير موقنين بما قالوا؛ إذ لو كانوا موقنين لما أعرضوا عن عبادته تعالى، فإن من عرف خالقه وأيقن به امتثل وانقاد له)(٢).

فإن قيل: المعنى «بل لا يوقنون بأن الله واحد» (٣) كما ذكر الفخر الرازي.

قلنا:

أولاً: هذا المعنى لا يستقيم هنا لسببين:

السبب الأول: لأن سياق الآيات تتحدث عن إثبات الخالق لا عن أنه واحد، وهذا أقر به ابن تيمية نفسه كما سبق للتو.

السبب الثاني: لأن المشركين كانوا جازمين بأن لله شريكا، ولذا تعجبوا من كون النبي يدعو إلى التوحيد كما في قوله تعالى: ﴿ أَجَعَلَ الْآلِهَا وَاللَّهَا وَاللَّهَا وَاللَّهَا اللَّهَا وَاللَّهَا اللَّهَا وَاللَّهَا وَاللَّهَا وَاللَّهَا وَاللَّهَا وَاللَّهَ عَلَى اللهُ عَن هذا حاله كيف يكون شاكا في وحدانية الله؟! بل هذا جازم بوجود شريك له، تعالى الله عن ذلك.

وأما ما ذكره الرازي فهو مجرد احتمال من ثلاثة احتمالات أوردها للآية حيث قال: وفيه وجوه: أحدها: ما اختاره الزمخشري. . وقد قال: ﴿بَل لَا يُؤْمِنُونَ﴾ أي إذا سئلوا من خلقكم وخلق السموات والأرض؟ قالوا: الله،

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهمية (١/ ٤٨٢).

<sup>(</sup>۲) روح المعاني (۲۷/۳۸).

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب (٢٨/ ٢٦١).

#### الكافِية الدَّ افِية لِنَة خِن السِّيدُ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّم انتَ



#### وهم شاكون فيما يقولون، لا يوقنون»(١). اه.

وكما ترى فهذا الوجه يتوجه للطعن مباشرة في استدلالكم بآيات الباب على إقرارهم بتوحيد الربوبية حيث قال: «أي إذا سئلوا من خلقكم وخلق السموات والأرض؟ قالوا: الله، وهم شاكون»!!

ثم أورد الرازي الاحتمال الثاني السابق، وهو «لا يوقنون بأن الله واحد». ثم أورد الرازي احتمالا ثالثاً، وهو أن يكون المراد «لا يوقنون أصلاً من غير ذكر مفعول. وحينئذٍ يكون تقديره أنهم ما خلقوا السموات والأرض ولا يوقنون بهذه الدلائل، بل لا يوقنون أصلا وإن جئتهم بكل آية. وهذه الآية إشارة إلى دليل الآفاق، وقوله من قبل أم خلقوا، دليل الأنفس»(۲). اه.

وهذا الاحتمال الثالث كما ترى يؤول إلى الاحتمال الأول وهو أنهم لا يوقنون بوجود الله مع هذه الأدلة التي منها دليل الآفاق المشار إليه في قوله ﴿أَمُ خَلَقُوا السَّمَوَتِ...﴾ ودليل الأنفس كما في الآية التي بعدها ﴿أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ...﴾ كما ذكر الرازي وابن تيمية أيضاً كما سبق.

أي أن حاصل الاحتمال الأول والثالث كليهما هو في شك المشركين في وجود الله، وكلاهما خلاف قولكم من أن المشركين موقنون بوجوده ووحدانيته في الربوبية!!! فلم تركتم هذين الاحتمالين وتمسكتم بالاحتمال الآخر الذي هو أيضاً لا يفيدكم وبيان ذلك فيما يلي؟!

ثانياً: سلمنا أنهم لا يوقنون أنه واحد، ولكن هل المراد أنهم لا يوقنون أنه واحد في ألوهيته، أم في كليهما؟

<sup>(</sup>١) ثم قال: «وقيل: أخلقوا من أجل لا شيء من جزاء ولا حساب؟ وقيل: أخلقوا من غير أب وأم؟». اه. انظر: الكشاف (٤١٦/٤).

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب (٢٨/ ٢٦١).

أما الثاني والثالث: فمسلَّم، وأما الأول فمحل النزاع!! بل تقسيم التوحيد إلى ربوبية وألوهية هو أصلاً محل نزاع، ولم يكن معروفاً عند الرازي أو غيره قبل ابن تيمية كما بسطناه في كتابنا الكبير.

ومثال على أن الرازي ليس عنده تقسيم للتوحيد قوله مثلا في بعض آيات الباب الثمانية: «لا تحزن على تكذيبهم فإن صدقك وكذبهم يتبين عن قريب عند رجوعهم إلينا... لأنهم معترفون بأن خلق السموات والأرض من الله، وهذا يصدقك في دعوى الوحدانية ويبين كذبهم في الإشراك فقل الحمد لله على ظهور صدقك وكذب مكذبيك»(١).

فلاحظ قوله «يصدقك في دعوى الوحدانية ويبين كذبهم في الإشراك» فقد أطلق التوحيد والإشراك دون تحديد ولا تقسيم لكونه توحيداً أو شركاً في الربوبية أو الألوهية، وبالتالي فحين يقول الرازي «لا يوقنون بأن الله واحد» لا يريد أنهم لا يوقنون أنه واحد في الألوهية لأنهم موقنون بتوحيد الربوبية، فهذا قطعاً لم يرده لأنه أصلاً لا يقسم التوحيد إلى ربوبية وألوهية!!

الدليل الثاني: ﴿ رَبِّ اَلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّ إِن كُنتُم مُّوقِيبِ ﴾ آلكَ إِلَّا هُوَ يُحْيِ وَيُمِيثُ رَبُّكُمُ وَرَبُ ءَابَآيِكُمُ الْأَوَّلِينَ ﴾ إِلَا هُوَ يُحْي وَيُمِيثُ رَبُّكُمُ وَرَبُ ءَابَآيِكُمُ الْأَوَّلِينَ ﴾ [الدخان: ٧ - ٩]: «أي بل ليسوا بموقنين في إقرارهم بربوبيته، لأن الإيقان يستتبع قبول البرهان، وإنما هو قول ممزوج بلعب، لغشيان أدخنة أهوية نفوسهم، بصائر قلوبهم وأرواحهم (٢).

<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب (٢٥/١٢٦).

<sup>(</sup>٢) محاسن التأويل للقاسمي (٨/٨٤)، دار الكتب العلمية.

#### الكافِرَة الشَّافِية لِنَةُ خِن السِّيدُ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَياتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّانِية



وقال الطبري: «إن كنتم توقنون بحقيقة ما أخبرتكم من أن ربكم رب السماوات والأرض، فإن الذي أخبرتكم أن الله هو الذي هذه الصفات صفاته، وأن هذا القرآن تنزيله، ومحمدا على رسوله حق يقين، فأيقنوا به كما أيقنتم بما توقنون من حقائق الأشياء غيره»(٥).

الدليل الثالث: الآيات السابقة التي فيها سؤال عن الله، ويكون الجواب فيها من الرسول لا من المشركين، كقوله تعالى: ﴿ قُلَ مَن رَّبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُلِ الله الراعد: ١٦] ﴿ أَمره أَن يقول لهم: هو الله إلزاماً للحجة إن لم يقولوا ذلك، وجهلوا من هو (٦)، ﴿ وترك الخبر عن جواب القوم استغناء بدلالة الكلام عليه، ثم ذكره، وهو: فإن قالوا: لا ندري، فقل: الذي يرزقكم ذلك الله (٧). اه.

<sup>(</sup>۱) فتح القدير للشوكاني (٤/ ٦٥٤)، وانظر أيضاً: الجامع لأحكام القرآن للإمام القرطبي (١٠٥/١٩).

<sup>(</sup>٢) فتح البيان في مقاصد القرآن لصديق خان (١٢/ ٣٩٢) وانظر أيضاً: الجامع لأحكام القرآن (١٠٥/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن للإمام القرطبي (١٠٥/١٩).

<sup>(</sup>٤) الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل (٤/ ٢٧٢)، وانظر: تفسير البيضاوي (ص: ١٥٨).

<sup>(</sup>٥) جامع البيان (٢١/١١).

<sup>(</sup>٦) الجامع لأحكام القرآن للإمام القرطبي (١٢/٤٧).

<sup>(</sup>٧) جامع البيان (١٩/ ٢٨٣).

الدليل الرابع: أن عقائد المشركين لم تكن عن دليل عقلي أو نقلي، وفيما يلى بيان ذلك:

أما العقلي فلأنهم مقلدون لآبائهم في كل ما ورثوه عنهم من حق أو باطل، فهم مثلا «يعبدون آلهتهم على عادة آبائهم وأجدادهم وتطغى على توهماتهم أن هذه العبادة تنفعهم في أمور دنياهم»(١)، وهذا يدل عليه آيات كثيرة صريحة كما سبق.

#### إنكار المشركين لبعثة الرسل عليهم السلام

وأما الدليل النقلي فلأنهم منكرون للرسالات أصلاً، فالمشركون منكرون لفكرة الرسالة والنبوة من أصلها زاعمين «أن الرسول لا يكون بشراً» (٢) فكانوا «منكرين لبشرية الرسل، ويعتقدون أن الرسل ليسوا من جنس البشر» (٣) كما قال تعالى: ﴿وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَآءَهُمُ اللَّهُدَى إِلّا أَن قَالُوا أَبَعَث الله بشرا رسولا وجعلوا بشراً رَسُولًا (إلى ممتنعا في عقولهم) (٤).

وقال تعالى: ﴿إِذْ جَاءَتُهُمُ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ أَلَا تَعْبُدُوٓا إِلَّا اللّهُ قَالُواْ لَوْ شَاءَ رَبُنَا لَأَنزَلَ مَلَتَهِكَةً فَإِنَا بِمَا أَرْسِلَتُم بِهِ كَفُرُونَ ﴿ إِنَّ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ أَكُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) توحيد الربوبية وتوحيد الإلهية ومذاهب الناس بالنسبة إليهما (ص: ١٢).

<sup>(</sup>٢) جهود علماء الحنفية (٢/ ٨٩٣).

<sup>(</sup>٣) جهود علماء الحنفية (٢/ ٨٩٤).

<sup>(</sup>٤) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٧/ ٦٢).

<sup>(</sup>٥) انظرها في: الجواب الصحيح (٢/ ٣٦٠)، جهود علماء الحنفية (٢/ ٨٩٣).

### الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْنِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



بل كانوا يتعجبون من إرسال نبيِّ بشراً أو رجلاً ، أو «من إرسال بشر ليس معه ملك ظاهر»(١) كما قال تعالى: ﴿ بَلْ عَجِبُوا أَن جَاءَهُم مُّنذِرُ مِنْهُمْ فَقَالَ ٱلْكَنفِرُونَ هَذَا شَيْءً عَجِيبُ ﴾ [ق: ٢]، وقد بسطنا هذا بأكثر مما سبق في كتابنا الكبير.

### ابن تيمية يبين أن إيمان المشركين كان تقليداً لآبائهم

ولندَع ابن تيمية وأتباعه كابن عبد الوهاب وغيره. . يقررون ذلك:

ويقول ابن عبد الوهاب في مسائل الجاهلية: «الرابعة: أن دينهم مبني على أصول أعظمها التقليد، فهو القاعدة الكبرى لجميع الكفار أولهم وآخرهم، كما قال تعالى: ﴿قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدّنَا ءَابَآءَنَا عَلَىٓ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٓ ءَاتَرِهِم مُقتَدُونَ ﴿ وقال تعالى: ﴿قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا وَجَدّنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ﴾ . . (٣) . اه. ولا سيما «وأن أسلافهم لكثرتهم وقوة عقولهم كانوا مطبقين على الشرك توهموا أن كونهم على هذه الحال محال أن يكونوا مبطلين فيه، ويكون الإنسان الواحد محقاً »(٤) .

<sup>(1)</sup> الجواب الصحيح (٢/ ٣٦٠).

<sup>(</sup>۲) جامع الرسائل (Y) لابن تيمية (Y) (۳۲۸)، رشاد سالم.

<sup>(</sup>٣) مسائل الجاهلية (ص: ٨).

<sup>(</sup>٤) فتح البيان في مقاصد القرآن (١٣/١٢).

وهكذا تقرر أن المشركين مقلدون لآبائهم تقليدا أعمى، فما آمن به آباؤهم آمنوا، وما كفروا به كفروا، فآمنوا بالله - على تردد منهم - وكفروا برسله وكتبه واليوم الآخر، لأن آباؤهم كذلك فعلوا، فإيمانهم بالله - إن سُلم - فهو لأن آباءهم آمنوا به ولو كانوا كافرين به لكفروا به أيضاً كما برسله وكتبه واليوم الآخر.

وهذا شأن المقلِّد فهو يغيِّر قوله بمجرد أن يغير المقلَّد قوله كما رأينا في كلام ابن تيمية السابق حيث قال: «أكثر ديانات الخلق إنما هي عادات أخذوها عن آبائهم وأسلافهم وتقليدهم في التصديق والتكذيب «، ولذلك جاء عن ابن مسعود: ألا لا يقلدن رجل رجلا دينه إن آمن آمن وإن كفر كفر ، فإن كان مقلدا لا محالة فليقلد الميت ويترك الحي فإن الحي لا يؤمن عليه الفتنة»(١).

وبما أن المشركين كانوا مقلدين لآبائهم في أديانهم فهم غير موقنين؟ لأن التقليد لا يفيد علما ولا ينشئ يقينا فإن «نفس المقلِّد ليس على بصيرة، ولا يتصف من العلم بحقيقة؛ إذ ليس التقليد بطريق إلى العلم بوفاق أهل الرفاق. . برهانه . . . ﴿ وَلَا نَقُولُوا عَلَى اللّهِ مَا لَا نَعُلُونَ ﴾ وقال ﴿ وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللّهِ مَا لا نَعُلُونَ ﴾ ومعلوم أن العلم هو معرفة المعلوم على ما هو به . . أما التقليد فهو قبول قول الغير (٢) من غير حجة فمن أين يحصل به علم وليس له مستند إلى قطع؟! » (٣) . اه .

<sup>(</sup>١) الإحكام لابن حزم (٦/ ٢٥٥).

<sup>(</sup>٢) الجمهور لا يجوّز تعريف الألفاظ الموغلة في الإبهام نحو: غير، بعض، مثل. قال سيبويه في الكتاب (٣/ ٤٧٩): «و(غير) . . . ليس باسم متمكن، ألا ترى أنّها لا تكون إلا نكرة ولا تُجمع ولا تدخلها الألف واللام»، وبعضهم يدخل عليها أل مثل ما جاء في الصحاح (٣/ ٢٤٦): «الوسيلةُ: ما يتقرّب به إلى الغير». وانظر للتوسع مقالاً على موقع الألوكة بعنوان «القول الفصل في عدم جواز تعريف (غير) برأال)»، وهذا رابطه:

https://majles.alukah.net/t3668/

<sup>(</sup>٣) القول المفيد في أدلة الاجتهاد والتقليد للشوكاني (ص: ٤٢).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلَالِ ابْنِ تَمْمِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّانِية



فتأمل قول الشوكاني «أما التقليد فهو قبول قول الغير من غير حجة فمن أين يحصل به علم وليس له مستند إلى قطع»، فهذا نص على أن المقلِّد ليس على يقينٍ وقطع فيما يقلِّد فيه، وإنما على تردد وشك، وأقصى ما يكون عليه هو غالب الظن!!

وقد نقل ابن القيم (١) والألباني (٢) عن أبي حنيفة قوله: «لا يحل لأحد أن يأخذ بقولنا؛ ما لم يعلم من أين أخذناه»، قال الشوكاني معقباً: «وهذا هو تصريح بمنع التقليد لأن من علم بالدليل فهو مجتهد مطالب بالحجة لا مقلد، فإنه الذي يقبل القول ولا يطالب بحجة» (٣). اه.

والحاصل أن المشركين إن سُلِّم أنهم أقروا واعتقدوا بأن الله خالق السموات الأرض فهذا الاعتقاد منهم هو على سبيل الشك أو ربما الظن الغالب في أحسن أحواله، ولكن لا يرقى إلى القطع واليقين؛ لأنهم مقلدون كما تقدم، والإقرار الذي يشوبه شك أو ظن لا عبرة به بدليل أن شهادة «لا إله إلا الله» يُشترط لصحتها عند ابن عبد الوهاب وأتباعه ثمانية شروط؛ منها اليقين وعدم الشك(٤)!!

### الخلاف في صحة إيمان المقلد.. وهل يدخل فيه إيمان المشركين؟

قد يقال: سلمنا أن المشركين كانوا مقلّدين في إيمانهم بالله بآبائهم، ولكن في صحة إيمان المقلد خلاف، والمذهب المنصور عند الأشاعرة

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين عن رب العالمين (٢/ ٤٨٨).

<sup>(</sup>٢) أصل صفة صلاة النبي على للألباني (١/ ٢٤).

<sup>(</sup>٣) القول المفيد في أدلة الاجتهاد والتقليد (ص: ٤٢).

<sup>(</sup>٤) انظر (ص: ٣٣٨ و٣١٧).

أنفسهم صحته، نعم بعضهم ذكر بأن المقلد عاص بعدم النظر إن كان أهلا له (۱).

وهو ما اختاره ابن تيمية حيث ذكر أن الناس على طرفي نقيض إذ إن «منهم من يوجب الاستدلال حتى في المسائل الدقيقة: أصولها وفروعها على كل أحد. ومنهم من يحرم الاستدلال في الدقيق على كل أحد، وهذا في الأصول والفروع، وخيار الأمور أوساطها»(۲)، إلى أن يقول: «مِن الناس عاجز عن العلم بهذه الدقائق فكيف يكلف العلم بها»(۳)، وهذا يعني أن من لا قدرة له على النظر لا يجب عليه كما قال الأشاعرة في المذهب المنصور عندهم كما رأينا.

قلنا: الخلاف في إيمان المقلد هو فيما إن قلَّد معصوماً كتقليد الكتاب والسنة في الإيمان، فهذا الإيمان صححه بعضهم إذ «أخْذ المرء قول رسول الله على الذي افترض علينا طاعته وألزمنا اتباعه وتصديقه، فليس بتقليد بل هو إيمان وتصديق للحق وطاعة لله عز وجل»(٤).

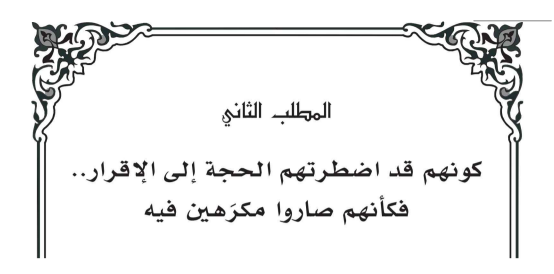
وهذا بخلاف ما نحن فيه وهي تقليد المشركين لبعضهم، بأن يقلد الأبناء الآباء المشركين!! فهذا لا خلاف في أنه إيمان باطل، أبطله القرآن كما رأينا . ونعاه عليهم في آيات كثيرة كما رأينا .

<sup>(</sup>١) تحفة المريد (ص: ٧٧)، تهذيب شرح السنوسية (ص: ١٩).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲۰/۱۸).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٢٠٢/٢٠).

<sup>(</sup>٤) الفصل في الملل والأهواء والنحل (٢٩/٤)، وانظر أيضاً: منهج السلف والمتكلمين في موافقة العقل للنقل لجابر أمير (ص: ٥٢٣)، وانظر بحث بعنوان: حكم إيمان المقلد، لرفعه العنزى (ص: ١١).



وبيان ذلك أننا إن سلمنا أن آية «المؤمنون» ونظيراتها وهي سائر الآيات الثمانية تدل على أن المشركين أقروا بالله خالقا فإقرارهم هذا غير معتبر شرعا؛ لأنهم كانوا مضطرين إلى الإقرار بذلك حينما كان النبي يواجههم بالحجج التي لا يجدون منها مناصا، وإليكم الأدلة على ذلك من القرآن مع نصوص بعض العلماء من المفسرين وغيرهم في ذلك:

أولاً: الآيات الدالة على أن إقرارهم المفترض بالله كان اضطراريا

الآية الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَلَهُ وَ أَسَلَمَ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوَعًا وَكُرُهُ الله وَكُرُهَا فَي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوَعًا وَحِه الدلالة ما قاله عكرمة: ﴿ وَطَوَعًا فَي من أسلم من غير محاجة ﴿ وَكَرُهًا ﴾ من اضطرته الحجة إلى التوحيد »(١).

<sup>(</sup>۱) الجامع لأحكام القرآن للإمام القرطبي (٥/ ١٩٤)، وانظر الأثر أيضاً في: تفسير الثعلبي المسمى «الكشف والبيان عن تفسير القرآن (٣/ ١٠٧)، وفي كتاب: عكرمة بن عبد الله البربري وأثره في التفسير وعلوم القرآن (ص: ١٣٢)، أحمد السامرائي، دار الكتب العلمية. هذا ولم أجد هذا الأثر عن عكرمة عند غير القرطبي والثعلبي، ومن منهج الثعلبي أنه «يفسر بما ورد من أقوال الصحابة والتابعين بلا إسناد اكتفاء بذكر الإسناد في أول الكتاب فيقول: قال ابن عباس وقال عكرمة وقال. . . » انظر: نبذة مختصرة عن تفسير الثعلبي رحمه الله، مقال لناصر الصائغ على ملتقى أهل التفسير. اه

قال وليد: أي أن الحجة ستضطرهم إلى الإقرار بالله ولن يكون الإقرار بالله منهم بدون الاحتجاج عليهم، وبدون أن يعملوا عقولهم ويذعنوا لما عقلوه كما سبق.

لا يقال: لعل عكرمة هنا يقصد «من اضطرته الحجة إلى التوحيد» توحيد الألوهية لا توحيد الربوبية!!

#### لأننا نقول:

أولاً: هذا التقسيم للتوحيد إلى ألوهية وربوبية هو تقسيمٌ حادثٌ على مستوى الاصطلاحات على الأقل، وهذا باعترافكم حيث قلتم: إن «هذا التقسيم وإن لم يرد في الكتاب والسنة بألفاظه إلا أن معناه صحيح وحق لا شك فيه»(۱)، «إذ العبرة بالمعاني»(۲) «وليس بالألفاظ والمباني»(۳).

هذا وبالرجوع إلى أول تفسير الثعلبي الكشف والبيان عن تفسير القرآن (١/ ٧٦) نجده يقول: «تفسير عكرمة: حدثنا أبو القاسم الحسن بن محمد بن الحسين النيسابوري... حدثنا أبو داود سليمان بن معبد المنجي قال: حدثني علي بن الحسين بن وافد عن يزيد النحوي عن عكرمة عن ابن عباس. اه.

ويجدر بنا أن نذكر طرفا مما ذكر حسين الذهبي في التفسير والمفسرون (١٦٣/١) عن الثعلبي وتفسيره فقال: «وذكره عبد الغفار بن إسماعيل الفارسي في كتاب «سياق تاريخ نيسابور»، وأثنى عليه، وقال: هو صحيح النقل موثوق به... ثم إن الثعلبي لم يتحر الصحة في كل ما ينقل من تفاسير السَلَف، بل نجده.. يكثر من الرواية عن السدى الصغير عن الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس. كذلك نجده قد وقع فيما وقع فيه كثير من المفسِّرين من الاغترار بالأحاديث الموضوعة في فضائل القرآن سورة سورة، فروى في نهاية كل سورة حديثاً في فضلها منسوباً إلى أُبيّ بن كعب.. فقال ابن تيمية..: «والثعلبي هو نفسه كان فيه خير وديّن، وكان حاطب ليل، ينقل ما وجد في كتب التفسير من صحيح وضعيف وموضوع». اه.

<sup>(</sup>١) حقيقة التوحيد بين أهل السنة والمتكلمين (ص: ٨٩).

<sup>(</sup>٢) شبهات المبتدعة في توحيد العبادة (ص: ٢٣٠).

<sup>(</sup>٣) الثوابت والمتغيرات في مسيرة العمل الإسلامي المعاصر للصاوي (ص: ١٥٤).

#### الكافِهَ الشَّافِية لِنَةُ خِن اسْتِدْ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلَةُ وُ مْ الثَّالِية



وبما أنكم سلَّمتم بأنه تقسيمٌ محدَثٌ ولو على مستوى الاصطلاحات، فالقاعدة عندكم أنه لا يجوز حمل كلام الكتاب والسنة والسلف على المصطلحات المتأخرة، بل «حمْل نصوص الكتاب والسنة على المصطلحات التي اصطلح عليها بعد عهد التنزيل بدهور - زيغ عن منهج الكتاب والسنة، وتنكب عن سبيل السلف الصالح، ومنابذة للغة التخاطب»(۱).

وعليه فإنه «يجب الرجوع إلى ما قاله الصحابة والسلف حول النصوص» (۲)، ولا بد من معرفة أساليب كلامهم «ولغتهم التي كانوا يتخاطبون بها، وما حدث من العبارات وتغير من الاصطلاحات» (۳) وذلك «حتى لا تختلط بالمصطلحات الحادثة التي جاءت عند المتأخرين وهي تحمل معاني ودلالات خاصة» (٤).

ثانياً: إن بعض السلف حمل آية «آل عمران» السابقة على آيات الباب الثمانية، فقال مجاهد في قوله ﴿وَلَهُ وَ أَسْلَمَ ... ﴿ طَوَعًا وَكَرُهًا ﴾: «هو كَلَّ مَنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ فذك كقول السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ فذك السلامهم (٥). اه.

فأفاد أن المشركين حين يُسألون عن الخالق يقرون به كرها، وأما المؤمنون فيقرون به طوعا، ولذا قال القرطبي معقباً على قول عكرمة السابق: «يدل عليه قوله عزوجل: ﴿وَلَئِن سَأَلْتَهُم مِّنْ خَلَقَهُمْ لِيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ (٦). فثبت أن إقرار المشركين كان كرها عند عكرمة ومجاهد من السلف.

<sup>(</sup>١) جهود علماء الحنفية للأفغاني (٣/ ١٤٨٩).

<sup>(</sup>٢) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٢/٧٦٧).

<sup>(</sup>٣) بيان تلبيس الجهمية في تأسيس بدعهم الكلامية (١/ ٤٧٣).

<sup>(</sup>٤) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٢/ ٧٦٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد بن حميد وابن جرير كما قال السيوطي في الدر المنثور (٣/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٦) الجامع لأحكام القرآن للإمام القرطبي (٥/ ١٩٤).

الآية الثانية: قال تعالى: ﴿وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ أُحِيطَ بِهِمٌّ دَعُواْ اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَهِ أَخِيمًا بِهِمْ دَعُواْ الله مَنْ هَنذِهِ لَنكُونَكَ مِنَ الشَّكِرِينَ ﴿ [يونس: ٢٢]، قال ابن عباس: يريد تركوا الشرك، ولم يشركوا به من آلهتهم شيئاً، وأقروا لله بالربوبية والوحدانية. قال الحسن: دعوا الله مخلصين الإخلاص الإيمان. لكن لأجل العلم بأنه لا ينجيهم من ذلك إلا الله تعالى، فيكون جارياً مجرى الإيمان لا ينجيهم من ذلك إلا الله تعالى، أيمانهم بالله اضطراري لا اختياري، وهو نحو ما قاله عكرمة ومجاهد من أنه كان كرها لا طوعا كما تقدم.

و «من المحال الممتنع عند كل من له فهم وعقل أن يكون مصنوع من غير صانع . . . كيف يكون خالقا لنفسه في حال عدمه ، وإذا بطل القسمان تعين أن لهم خالقا خلقهم وفاطرا» (٣) . اه .

وهذا «دليلٌ قاطعٌ يرغم العقلاء على التسليم بأن هناك خالقاً معبوداً.. أي من غير خالق خلقهم أم هم خلقوا أنفسهم؟! وهم يعلمون أن كلا النقيضين باطل. فتعين أن لهم خالقاً خلقهم سبحانه وتعالى»(٤).

<sup>(</sup>۱) مفاتيح الغيب (۱۷/ ۷۳).

<sup>(</sup>٢) بيان تلبيس الجهمية (١/ ٤٨٢).

<sup>(</sup>٣) الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة (ص: ٣٠٣).

<sup>(</sup>٤) مباحث العقيدة في سورة الزمر لناصر الشيخ (ص: ٣٦١)، والفقرة الأخيرة «أي من غير خالق» هي من كلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى (٥/ ٣٥٩).

#### الكَافِيَة الشَّافِية لِنَة خِن السِّدِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



قال مقيدًه وليد - لطف الله به -: فتأمل هذه الألفاظ في النصوص السابقة: «لا يتصور أن يحدث عن غير محدث»، «أحسست بفؤادي قد انصدع»، «من المحال الممتنع»، «تعين أن لهم خالقا»، «دليل قاطع يرغم»، «فتعين أن لهم خالقا خلقهم»!! فكل هذه الألفاظ تفيد أن الدليل المذكور في آيات «الطور» يضطر العقل ويرغم العاقل على الإقرار به تعالى!!

ومن ثُم كان انزعاج جبير بن مطعم أي لكون الآيات السابقة فيها حجج قاطعة على وجود الله وأنه الخالق، بحيث لم يُحِر جواباً عليها، واضطرته للسكوت واجماً متحيراً حينما كان مشركاً!! ولو أنه هو والمشركون كانوا يقرون بوجود الله وخالقيته فعلاً وطوعاً فهل من داع ليخاطبهم البيان الإلهي بالدليل العقلي على وجود الله، وأنهم يستحيل أن يوجدوا من دون خالق، وهل كان جبير بن مطعم ليطير قلبه من ذلك حتى لم يحر جوابا عنها؟!

### يقرون به تعالى بألسنتهم.. إذا سألتَهم عند ظهور الحجج القاطعات عليهم

كل هذا يدل على أن إقرارهم بالخالق كانوا ملجئين إليه عندما يحاصرهم النبي بحججه ويتفكرون فيها، فلا يجدون ما يدفعونها كما حدث مع جبير بن مطعم هنا، وعليه فيكون معنى آيات الباب «أنهم يقولون ذلك إذا سألتهم عند ظهور الحجج القاطعات عليهم والآيات البينات، وذلك مجرد قول بألسنتهم وليس ذلك في قلوبهم»(۱).

ثانياً: نصوص العلماء على أن المشركين كانوا مضطرين للإقرار به تعالى نص ابن عجيبة «فيضطرون إلى الإقرار بذلك»:

<sup>(</sup>١) السهم المصيب في ضلالة تقسيم التوحيد (ص: ٩١).

أو أنهم «ليقولن الله لوضوح الدليل المانع من إسناد الخلق إلى غيره، فيضطرون إلى الإقرار بذلك، قل الحمد لله على إلزامهم والجائهم إلى الاعتراف بما يوجب بطلان معتقدهم من شرك الأصنام، بل أكثرهم لا يعلمون إن ذلك يلزمهم إذا نبهوا عليه، ولم ينتبهوا... فيجب عليهم أن يعبدوا الله وحده، لما اعترفوا، ولكنهم لا يعلمون»(١).

نص قوام السنة «فحين ظهرت لهم حال الضرورة ظهرت فيهم المعرفة الغريزية»

قال قوام السنة أبو القاسم الأصفهاني وهو يتحدث عن المعرفة الغريزية: «فإن كل أحد يرجع إلى غريزته عرف خالقه. وهذه المعرفة هي المعرفة التي أخبر الله تعالى بوجودها من الكفار، وذلك في قوله: ﴿وَلَيْن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾، وقال تعالى: ﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلِكِ دَعُوا اللهَ عُلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾، فحين ظهرت لهم حال الضرورة وانقطعوا عن أسباب الخلق، ولم يبق لهم تعلق بأحد ظهرت فيهم المعرفة الغريزية. إلا أنها غير نافعة. إنما النافعة هي المعرفة الكسبية (٢).

وقد سبق نصه بتمامه حينما تكلمنا عن أن آيات الباب الثمانية محمولة على الإيمان الفطري وآية الميثاق، وما يهمنا هنا هو قوله «فحين ظهرت لهم حال الضرورة.. ظهرت فيهم المعرفة الغريزية إلا أنها غير نافعة».

فتأمل كيف نص على أنهم يضطرون إلى الإقرار بالله واللجوء إليه عند الضرورة وخوفهم من الغرق ونحو ذلك، وأن هذا غير نافع لهم لأن هذا إيمان غير اختياري طوعي كما قال قوام السنة، وكما سيأتي قول بعض السلفية «إن

<sup>(</sup>١) البحر المديد في تفسير القرآن المجيد لابن عجيبة (٤/ ٣٧٧).

<sup>(</sup>٢) الحجة في بيان المحجة (٢/ ٤١).

### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السَّيِدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّمَانِية



هذا الإقرار لو خفي في كل حين لما خفي في حال الخوف ولذلك لا يعد إيمانا اختياريا، بل هو إيمان اضطراري تدفعهم إليه فطرهم دفعا»(١).

#### قول القرطبي أن الإقرار به قريب من مرتبة الضرورة

يقول القرطبي عند قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ... ﴾ ﴿ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ... ﴾ المراد بمساق هذا الكلام الرد على المشركين وتقرير الحجة عليهم، فمن اعترف منهم فالحجة ظاهرة عليهم، ومن لم يعترف فيُقرّر عليه أن هذه السموات والارض لا بد لهما من خالق، ولا يتمارى في هذا عاقل. وهذا قريب من مرتبة الضرورة (٢).

#### قول البيضاوي: العقل الصريح قد اضطرهم بأدنى نظر إلى الإقرار بأنه خالقها

قال البيضاوي: «ليقولن الله لما تقرر في العقول من وجوب انتهاء الممكنات إلى واحد واجب الوجود» (٣). ولذا هم « سَيَقُولُونَ سِّو الله المعقل الصريح قد اضطرهم بأدنى نظر إلى الإقرار بأنه خالقها» (٤). فهم «سيقولون لله لأن بديهة العقل تضطرهم إلى الاعتراف بأنه تعالى خالقها» وعليه «فسيقولون اضطراراً من غاية ظهوره ووضوحه بحيث لا يمكنهم أن يكابروا: الله المدبر لجميع الأمور» (٢). و «قوله تعالى ﴿لَيَقُولُنَّ اللهُ أَلَى المورودية والمورودية الله المدبر لجميع الأمور» (١). و «قوله تعالى ﴿لَيَقُولُنَّ اللهُ المدبر لجميع الأمور» (١).

<sup>(</sup>١) جهود أئمة الشافعية في تقرير توحيد العبادة (١/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن للإمام القرطبي (١٠/ ٤٩٠).

<sup>(</sup>٣) أنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي (١٩٨/٤).

<sup>(</sup>٤) أنوار التنزيل وأسرار التأويل (٤/ ٩٣).

<sup>(</sup>٥) تفسير أبي السعود (٦/ ١٤٧).

<sup>(</sup>٦) الفواتح الإلهية والمفاتح الغيبية للنخجواني (١/ ٣٣١).

الدليل المانع من اسناد الخلق الى غيره بحيث اضطرهم الى اذعانه»(١).

وقال البيضاوي في بعض الآيات التي فيها الجواب من رسول الله كقوله تعالى: «وقُل لِمَن مَّا فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ قُل لِلَّهِ [الأنعام: ١٢]: ﴿قُل لِلَّهِ تَعالى: «﴿قُل لِللَّهُ وَاللَّهُ مِعْنَا لَهُ المتعين للجواب بالاتفاق، بحيث لا يمكنهم أن يذكروا غيره (٢). وقوله «تقريرا لهم»: «أي إلجاء إلى الإقرار بأن الكل لله، لأنَّ هذا من الظهور بحيث لا يقدر أحد أن ينكره. ولئن سألتهم من خلقهم ليقولن الله أي: خلقنا لتعذر المكابرة فيه من فرط ظهوره (٣). ولذا قيل لهم «فلو تأملتم أدنى تأمل اضطر عقلكم إلى إثبات موجد للممكنات منفرد بوجوب الذات، متعال عن مشابهة المخلوقات (٤).

#### نص ابن الهمام على اضطرار الخلق للإقرار به تعالى إذا تفكروا

قال ابن الهمام في المسايرة: «فمن أدار نظره في عجائب تلك المذكورات اضطره إلى الحكم بأن هذه الأمور مع هذا الترتيب المحكم الغريب لا يستغني كل عن صانع...» وأطال في ذلك وقد سبق<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>١) حاشية السيالكوتي على كتاب المطول (ص: ٢٤٨)، نقلاً عن القاضي أي البيضاوي.

<sup>(</sup>٢) أنوار التنزيل وأسرار التأويل (٢/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٣) حاشية السيوطي على تفسير البيضاوي (٣/ ٣٣٦)، نقلا عن السعد التفتازاني في حاشيته على الكشاف.

<sup>(</sup>٤) أنوار التنزيل وأسرار التأويل (١/٥٦).

<sup>(</sup>٥) انظر (ص: ۱۰۸).

#### الكَافِيَة الشَّافِية لِنَةَ نِ السِّرِدُلَالِ ابْنِ تَمْمِيَّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ الثَّالِيّة



## قول الحفيد النجدي: «فمتى جاء الاضطرار رجعت القلوب إلى الفطرة»

قال حفيد ابن عبد الوهاب: «يقرر تعالى أنه الإله الواحد الذي لا شريك له، ولا معبود سواه مما يشترك في معرفته المؤمن والكافر، لأن القلوب مفطورة على ذلك، فمتى جاء الاضطرار رجعت القلوب إلى الفطرة، وزال ما ينازعها، فالتجأت إليه وأنابت إليه وحده لا شريك له»(١).

قد يقال: ليس في هذه النصوص أن المشركين أكرهوا بمعنى ألجؤوا على الإقرار بالله، وإنما المراد من تلك النصوص أن الإقرار بالخالق أمر فطري ضروري في العقول، وليس أمرا نظريا كما يزعم المتكلمون، بل إن بعض المتكلمين أقر بذلك كالشهرستاني حيث قال: «فإن الفطرة السليمة الإنسانية شهدت بضرورة فطرتها وبديهة فكرتها على صانع حكيم عالم قدير» أفي الله شك فاطر السموات والأرض. . . ولئن سألتهم من خلق السموات والأرض ليقولن خلقهن العزيز العليم»!! (٢) وقد سبق نصه بتمامه (٣).

قلنا: إذا رجع الأمر إلى الفطرة فإن الفطرة تقتضي كلا قسمي التوحيد عند ابن تيمية، حيث نص على أن الإنسان مفطور على القسمين كليهما كما سبق بيانه من نصوصه (٤)، فالمفروض إذًا أن تقولوا إن المشركين موحدون أيضاً في الألوهية بحجة أنهم مفطورون على ذلك!!!

<sup>(</sup>١) تيسير العزيز الحميد (ص: ١٩٨).

<sup>(</sup>٢) نهاية الإقدام للشهرستاني ص١٢٤، وانظر استشهاد ابن تيمية به في «درء تعارض العقل والنقل» (٣/ ١٢٩)، و(٧/ ٣٩٨).

<sup>(</sup>٣) انظر (ص: ١٠٥).

<sup>(</sup>٤) انظر (ص: ١٦٥).

فإن قلتم نعم هم مفطورون على توحيد الألوهية، ولكن انحرفت فطرتهم حين أشركوا بالله بعبادتهم لغيره تعالى، وهذا بنص حديث مسلم «وإني خلقت عبادي حنفاء كلهم، وإنهم أتتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم. وأمرتهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطانا».

قلنا: عظيم أنكم اعترفتم بأن المشركين قد انحرفت فطرهم! فكيف إذن تزعمون أنهم موحدون في الربوبية بحجة أن الفطرة تقتضي توحيد الربوبية؟! فها أنتم سلمتم بأن المشركين انحرفت فطرهم في توحيد الألوهية على الأقل، وإذا انحرفت فطرهم في توحيد الألوهية فإذن نحن أمام فطرة غير سليمة، وبالتالي فقد تكون انحرفت هذه الفطرة أيضاً في توحيد الربوبية، فأشركوا في ربوبيته كما انحرفت فطرتهم في توحيد الألوهية فأشركوا في ألوهيته!

وقد ذكر ابن تيمية نفسه أن الفطرة قد تفسد فيشرك في الربوبية أو ربما ينكرها أصلاً، فمثلاً يقول: «الإقرار والاعتراف بالخالق فطري ضروري في نفوس الناس وإن كان بعض الناس قد يحصل له ما يفسد فطرته حتى يحتاج إلى نظر تحصل له به المعرفة، وهذا قول جمهور الناس وعليه حذّاق النّظار»(۱)، حيث ذهبوا إلى «أن أصل المعرفة قد يقع ضرورياً فطرياً، وقد يحتاج فيه إلى النظر والاستدلال»(۲). وقد سردت مزيداً من نصوص ابن تيمية ونصوص أتباعه في ذلك في كتابي الكبير.

وعلى التسليم بأن فطرتهم لم تنحرف في توحيد الربوبية بحجة أنهم أقروا بذلك حتى مع شركهم في الألوهية! فنقول هم أقروا ولكن لم يذعنوا بل نقضوا توحيدهم في الربوبية كما بيناه في موضعه (٣).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱٦/ ٣٢٨).

<sup>(</sup>٢) جامع الرسائل لابن تيمية (١/ ١٤)، رشاد سالم.

<sup>(</sup>٣) انظر (ص: ١٩٨).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّانِية



## الجواب عن رفض بعض السلفية لكون المشركين أقروا بالله اضطراراً

هذا وقد اعترض بعضُ السلفيةِ على القول بأن المشركين كانوا مكرهين على الإقرار بالله بأمور، أُوردها مختصرة مع الجواب:

الاعتراض الأول: أن هذا مخالف للسلف الذين قالوا بأن المشركين كانوا مقرين بأن الله خالقهم (۱). وأنهم قد فسروا آيات الباب الثمانية بذلك فماذا «نصنع بكلام المفسرين من الصحابة والتابعين ومن جاء بعدهم من العلماء والأئمة الذين تقدم النقل عنهم»(۲).

#### والجواب:

أولاً: أن السلف أنفسهم قالوا بأن المشركين كانوا مضطرين للإقرار بالله، أوليس عكرمة ومجاهد والحسن من السلف، وقد سبقت أقوالهم؟!!!

ثانياً: لم يقل أحد من السلف ما تدعونه من أن المشركين كانوا يقولون بأن الله وحده هو الخالق وأنه لا خالق ولا رب إلا الله، كما سبق بيانه (٣) غاية ما قاله السلف أن المشركين أقروا بالله، دون ذكر كلمة «وحده» أو ما يدل عليها، وهذا محل نزاعنا معكم، فأنتم تنسبون للمشركين أنهم أقروا بالله وحده، وهذا ما ليس في آيات الباب الثمانية ولا في كل القرآن، ولا حتى في تفسير السلف، بل هو تبرع من كيسكم، حيث تبرعتم بالتوحيد للمشركين لتسلبوه من المسلمين!!!!

<sup>(</sup>١) شبهات المبتدعة في توحيد العبادة (ص: ٣١٣).

<sup>(</sup>٢) تقسيم التوحيد في الميزان (ص: ٤٤).

<sup>(</sup>٣) انظر (ص: ٣١٦).

الاعتراض الثاني: أن هذا مخالف لقوله تعالى ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكُثُرُهُم بِاللّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُثُرُهُم بِاللّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴿ وَهُم مُشْرِكُونَ ﴿ وَهُم مُشْرِكُونَ ﴿ وَهُم مُشْرِكُونَ ﴿ وَهُم مُشْرِكُونَ اللَّهِ فَيَهَا الْإِيمَانِ وَالشَّرِكُ ﴾ واحدة فيها الإيمان والشرك (۱).

والجواب: نعم، فكان ماذا؟ هم مؤمنون بالله إلها من جملة آلهة كثيرة، وأنه رب من أرباب كثيرة، اتخذوها من دونه، كما قال الطبري: فحسب هؤلاء الذين أشركوا بالله، وعبدوا ما عبدوا من دونه من الأوثان والأنداد، حجة عليهم في ضلالتهم. أنهم يعبدون إناثا ويدعونها آلهة وأربابا (٢). اه.

فهذا معنى إيمانهم وشركهم، فهم يؤمنون بوجود الله من حيث المبدأ، ولكن يشركون معه في الربوبية والألوهية، ولا معنى للشرك إلا هذا، وهذا عكس زعمكم من أنهم موحدون في الربوبية، مشركون في الألوهية؟!!

<u>الاعتراض الثالث:</u> أن المشركين يصرِّحون بأنَّ ما يعبدونه مجرد شفعاء، وأن آلهتهم مخلوقة لله كما قالوا في التلبية «لبيك لا شريك لك، إلا شريكا هو لك تملكه وما ملك»(٣).

والجواب: نعم، قال الله تعالى ﴿ أَلَا لِلّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ۚ وَٱلَّذِينَ ٱلْخَالِصُ ۚ وَٱلَّذِينَ ٱلْخَالِصُ وَٱلَّذِينَ ٱلْخَالِصُ وَٱلَّذِينَ ٱلْخَالِصُ وَٱلَّذِينَ ٱلْخَالِمُ مُ اللّهُ مُ اللّهُ مُ اللّهُ مُ اللّهُ اللّهِ زُلْفَى إِنَّ ٱللّهَ يَعَكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمَ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ۚ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُو كَنذِبُ كَفَارُ ﴿ اللّهِ اللّهِ مُ اللّهِ مَا اللّهِ مُنَا اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ الل

<sup>(</sup>١) شبهات المبتدعة في توحيد العبادة (ص: ٣١٣).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبرى (٩/ ٢١١)، تحقيق شاكر.

<sup>(</sup>٣) شبهات المبتدعة في توحيد العبادة (ص: ٣١٤).

#### الكافِية الدَّ افِية لِذَة خِن السَّتِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



سبحانه كذبهم في زعمهم أن آلهتهم تقربهم إلى الله زلفى وكفرهم بما صرفوا لها من العبادة. . واعتقدوا أنهم يقضون حوائجهم من دون إذنه سبحانه ولا رضاه»(١).

ثم حتى لو فرضنا أنهم صادقون في ذلك، فإن قولهم هذا نفسه يدل على أنهم ينسبون إلى أصنامهم فعلا عظيما وهو التقريب من الله تعالى والشفاعة بدون إذن الله على ما يزعمون، كما سيأتي من كلام ابن تيمية نفسه، هذا فضلا عن أنه قد ثبت عنهم بأدلة كثيرة ما يقدح في توحيد الربوبية، وهذا بسطناه في كتابنا الكبير(٢)، وسيأتي طرف منه مما أقررتم به في ذلك(٣).

## الجواب عن قولهم: «لبيك لا شريك لك، إلا شريكا هو لك تملكه وما ملك»

وأما تلبيتهم فهي نفسها دليل على إشراكهم في الربوبية! وبيان ذلك أنهم كانوا يقولون في حجهم «لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك إلا شريكا لك تملكه وما ملك»(٤).

<sup>(</sup>۱) إقامة البراهين على حكم من استغاث بغير الله أو صدق الكهنة والعرافين لابن باز (ص: ٥٣)، الكتاب منشور على موقع وزارة الأوقاف السعودية بدون بيانات.

<sup>(</sup>٢) وذكرت هناك في بيان الآية أنه «لما وضح لبعض المشركين أن آلهتهم لا تملك نفعاً ولا تملك ضراً، لا جلباً ولا دفعاً ولا رفعاً، بعد أن أقيمت عليهم الحجج البرهانية، لجؤوا إلى انتحال معاذير لما ورثوه عن آبائهم وأجدادهم من عبادتها فبدا لهم أن يعلِّلوا عبادتهم لها بأن الغرض منه أن تقربهم إلى الله منزلة. وهذا يتضمن أن الله أذن بعبادتها لتحقيق هذه الخاية. فأبان الله أنهم كاذبون في مقالتهم مبالغون في الكفر بالله». اهد نقلا عن «توحيد الربوبية وتوحيد الإلهية ومذاهب الناس بالنسبة إليهما» (ص: ١٠٠)، للشيخ عبد الرحمن حبنكة رحمه الله.

<sup>(</sup>٣) انظر (ص: ٤٧٩).

<sup>(</sup>٤) أخرج مسلم في صحيحه (١١٨٥) عن ابن عباس رضي قال كان المشركون يقولون لبيك

فهم يصرِّحون بأن آلهتهم تملك شيئاً في قولهم «وما ملك»، لأنني أختار أن «ما» هنا اسم موصول بمعنى الذي وليست نافية، والمعنى هنا: تملكه وتملك الذي ملكه، غاية ما في الأمر أنهم يجعلون الله مالكا أيضاً لما تملكه أوثانهم، وهذا لا ينجِّيهم من الشرك، بل هذا هو عينه حيث جعلوا أصنامهم تملك مع الله، وما هو إلا من تلبيس الشيطان عليهم كما ورد في بعض الآثار.

ابن تيمية وابن القيم وابن باز يصرحون بأن المشركين ادعوا أن آلهتهم تشفع لهم من غير إذن الله!

فقد ادَّعوا لأصنامهم ملك الشفاعة ولذا اتخذوهم «شفعاء بينهم وبين الله واعتقدوا أنهم يقضون حوائجهم من دون إذنه سبحانه ولا رضاه»(١)، فقد «أثبتوا وسائط بينهم وبين الله يدعونهم ويتخذونهم شفعاء بدون إذن الله»(٢).

وهكذا «فإنه سبحانه نفى الشفاعة الشِّركيَّة التي كانوا يعتقدونها وأمثالُهم من المشركين، وهي شفاعة الوسائط لهم عند الله في جلب ما ينفعهم ودفع ما يضرُّهم بذواتها وأنفسها بدون توقُّف ذلك على إذن الله ومرضاته لمن شاء أن يَشْفَعَ فيه الشافع»(٣).

فإذن كفار قريش مشركون في المالكيَّة (المِلكية) التي هي من توحيد الربوبية عندكم، وبالتالي فقولكم إنه لم يكن المشركون «مشركين بالله آلهتهم

الا شريك لك قال فيقول رسول الله على «ويلكم قَدٍ قَدٍ» فيقولون: إلا شريكا هو لك تملكه وما ملك يقولون هذا وهم يطوفون بالبيت. اه وقوله على «ويلكم قَدٍ قَدٍ» معناه كفاكم هذا الكلام فاقتصروا عليه ولا تزيدوا. انظر: شرح النووي على مسلم (٨/ ٩٠).

<sup>(</sup>١) إقامة البراهين على حكم من استغاث بغير الله لابن باز (ص: ٥٣).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۳/ ۱۰۵).

<sup>(</sup>٣) مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة (٣/ ١٥٩٢)، طبعة عطاءات العلم.

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة ضِ السِّدِلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



في الخالقية والرازقية والمالكية والربوبية (١)، وقولكم «ولم يعتقدوا قط في الهتهم أنهم ينفعون أو يضرون أو يدبرون بالاستقلال من دون إذن من الله وبدون تفويض منه، وليس على سبيل مغالبتهم لله وقهرهم له (٢).

فهذا كله غير صحيح، لأنهم يعتقدون أن أصنامهم تملك وتشفع وتضر وتنفع من غير إذن الله كما سبق من نصوص ابن تيمية وابن القيم وابن باز، ولذلك رد الله عليهم في آيات كثيرة وبيّن لهم بأن هذه الآلهة لا تملك الشفاعة ولا التقريب إلى الله، ولا تملك شيئاً أصلا، قال تعالى: ﴿قُلِ ادْعُوا اللَّهِينَ وَقَد بَسَطنا ذلك في كتابنا الكبير.

الاعتراض الرابع: أنه لو كان الأمر كذلك لسلَّموا لرسول الله بالبعث وبالرسالة وبكل ما ينكرونه، فكل هذه الأمور ناظرهم فيها الرسول وقطعهم بالحجة، فلماذا سلّموا له بالخالق ولم يسلّموا بهذه الأمور، إلا أن يقال "إنهم لم تقم عليهم حجة وتظهر لهم إلا في مسألة الربوبية دون غيرها" (").

والجواب: هذا قياس مع الفارق، لأن وجود الله الأدلة عليه أدلة عقلية كثيرة ولذا «يقول الحق جل جلاله: ولئن سألتهم أي: من يخوفونك ممن سوى الله، وقلت لهم: من خلق السماوات والأرض ليقولن الله لوضوح الدلائل على انفراده بالاختراع»(٤).

وهذا بخلاف البعث والرسالة ونحو ذلك فأدلته سمعية، ولا تعرف بمجرد النظر العقلي، وقد أقر بنحو ذلك ابن أبي العز حين قال: «فإن الإقرار

<sup>(</sup>١) جهود علماء الحنفية (١/٢١٣).

<sup>(</sup>٢) جهود علماء الحنفية في إبطال عقائد القبورية (١/ ٢٨٠).

<sup>(</sup>٣) شبهات المبتدعة في توحيد العبادة (ص: ٣١٣).

<sup>(</sup>٤) البحر المديد في تفسير القرآن المجيد (٥/ ٨٠).

بالرب عام في بني آدم، وهو فطري، كلهم يقر بالرب إلا من عاند كفرعون، بخلاف الإيمان باليوم الآخر فإن منكريه كثيرون»(١). اه.

فتحصَّل مما سبق أن إقرار المشركين بربوبية الله ليس إقراراً بل هو إلجاءً إلى الإقرار عن طريق المناظرة والحجج، فهم مكرَهون عليه لقوة الحجة التي لزمتهم، وهذا الإقرار غير معتبر شرعا، وإنما المعتبر أن يُقر المكلف بالله طوعاً، وإلا لكان كل من في الأرض من ملحدين ونصارى ومجوس وهندوس وغيرهم مقرين به موحدين لله، لقوله تعالى: ﴿وَلَهُ وَاللَّمُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ طَوَعًا وَكَرُهًا ﴾ [آل عمران: ٨٣].

وكما قال تعالى: ﴿وَلِلّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكُرْهًا وَظِلَاهُم وَلَائَهُم وَكُمُ وَالْكَافُر وَالْخَدُو وَالْإَصَالِ الله الله الله الله الله الله وقالبه الله الله والكافر مستسلم الله كرها ، فإنه تحت التسخير والقهر والسلطان العظيم ، الذي لا يخالف ولا يمانع (٢٠) . ولذا «لو سئلوا من خلق السماوات والأرض لم يجدوا مصرفاً غير الاعتراف ، فقال تعالى: «ولئن سألتهم من خلق السماوات والأرض ليقولن الله ) (٣) .

الخلاصة: أنَّ إقرار المشركين - إن سلَّمنا به - فقد كان اضطرارياً لعدم قدرتهم على إنكار وجوده تعالى.

والحاصل أنَّ إقرار المشركين بالله - إنْ سلَّمنا بوقوعه - فقد وقع كرها منهم؛ اضطرتهم إليه الحجة والبرهان، فلذلك حين يسألهم عن الخالق «﴿ لَيُقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ لتعذر الإنكار لغاية بطلانِه» (٤). و «لوضوح البرهان على تفرده

<sup>(</sup>١) شرح الطحاوية لابن أبي العز الحنفي (٢/ ٥٨٩).

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن كثير (۲/ ٦٩).

<sup>(</sup>٣) ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل (١/ ٢٣٩).

<sup>(</sup>٤) إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم ( $\Lambda/\Lambda$ ).

#### الكافية الشَّافِية لِنَة نِن السِّدِلالِ ابْنِ تَمْنِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



بالخالقية "(١) ولولا أنه أُسقط في أيديهم لما أقروا بالله أصلا، ولكن لا يستطيعون إنكار وجوده إذ «دلائل وجود الله تعالى ظاهرة، وهي دلائل الآفاق والأنفس وقلما توجد في الدنيا طائفة ينكرون وجود الإله تعالى، ولذلك قال تعالى في صفة الكفار: ولئن سألتهم من خلق السماوات والأرض ليقولن الله "(٢).

ولأن هذه المحدثات تدل لا محالة على أنه «لا بد لها من محدِث قادر عليم مريد حكيم..» (٣)، و «من تأمل في عجائب أحوال السموات والأرض وفي عجائب أحوال النبات والحيوان خاصة وفي عجائب بدن الإنسان وما فيه من أنواع الحكم الغريبة والمصالح العجيبة، علم أنه لا بد من الاعتراف بالإله القادر الحكيم الرحيم (٤)، بل «الخلق مفطورون على كون الخالق سبحانه أجل وأكبر وأعلى وأعلم وأعظم، وأكمل من كل شيء (٥). وبالتالي فإن «وجود الله ووحدانيته أمر لا يحتمل الشك، لظهور الأدلة القاطعة، والبراهين الساطعة على ذلك، وصدق القائل:

وفي كل شيء له آية تدل على أنه الواحد»(٢)

والخلاصة أن أدلة وجود الله العقلية - فضلاً عن غيرها - في غاية الظهور فلا يستطيعون أن ينكروه، وإن أنكروه فليس لديهم حجة يسوغون بها إنكارهم وإلحادهم؛ ولذا لم يستطيعوا أن ينكروا وجود الله حين كان رسول الله

<sup>(</sup>۱) تفسير البيضاوي (ص: ٦٨).

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب (١١/١٨).

<sup>(</sup>٣) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٣/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٤) مفاتيح الغيب (٢٦/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>٥) منهج الاستدلال على مسائل الاعتقاد عند أهل السنة والجماعة (ص: ٢١٤)

<sup>(</sup>٦) منهج القرآن الكريم في دعوة المشركين إلى الإسلام للرحيلي (١٨/١).

يسألهم عن الخالق كما في آيات الباب الثمانية (١)، ولذلك قال مطعم حين سمع سورة «الطور» وما فيها من الأدلة على وجود الله «كاد يطير قلبي» كما سبق (٢).

# الشرك كانوا ورثوه عن آبائهم تقليدا لهم ولم يكن عن دليلٍ عقلي

وأما ما هم عليه من الشرك وعبادة الأصنام فهم فعلوا ذلك «بلا دليل ولا برهان ولا إذن من الله عز وجل بل بمجرد الآراء والأهواء والتقليد للأسلاف والكبراء والآباء والخبط في الجاهلية الجهلاء»(٣)، «فعلم أن جدال المشركين في شركهم غير مستندين فيه على برهان ولا دليل، وإنما اعتمدوا على ظنون كاذبة وآراء كاسدة وعقول فاسدة»(٤).

ولذا قال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوَ شَآءَ ٱلرَّمْنُ مَا عَبَدُنَهُمْ مَّا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِ اللهِ وَلَهُ مَا اللهُ وَلَهُ مَا اللهُ عَرْصُونَ ﴿ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ مِنْ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) طبعا هذا على التسليم الجدلي، وإلا فقد ذكرنا أن آيات الباب الثمانية ليس المقصود بها أن يذهب فعلا ويسألهم عن الخالق، وإنما المقصود منها محاجّة المشركين، انظر (ص: ١٣٩).

<sup>(</sup>٢) انظر (ص: ٤١٥).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير (١٢/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٤) تفسير السعدي (ص: ٧٧٩).

<sup>(</sup>٥) التفسير الوسيط لطنطاوي (١٣/ ٧٢).



#### الآيات التي تستنكر على المشركين تقليدهم لآبائهم

ولذا نجد في القرآن آيات كثيرة تنعى على المشركين تقليدهم لآبائهم في شركهم وضلالهم، من ذلك ما يلي:

- ا قال تعالى: ﴿ بَلُ قَالُوا ۚ إِنَّا وَجَدُنَا ءَابَآءَنَا عَلَىٰٓ أُمَّةِ وَإِنَّا عَلَىٰٓ ءَاثَرِهِم مُهَمَّدُونَ
   الزخرف: ٢٢].
- ٢) وقال: ﴿ فَلَا تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِّمَا يَعْبُدُ هَـٰتُؤُلآ ۚ مَا يَعْبُدُونَ إِلَّا كَمَا يَعْبُدُ ءَابَآ وُهُم مِرْيَةٍ مِّمَا يَعْبُدُ هَـٰتُؤُلآ ۚ مَا يَعْبُدُونَ إِلَّا كَمَا يَعْبُدُ ءَابَآ وُهُم مِرْيَةٍ مِّمَا يَعْبُدُ مَنْقُوسٍ ﴿ مَا يَعْبُدُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلّ
- عَلَمْ اللّهُ مِن عِلْمِ إِن هُمُ إِلّا وَقَالُواْ لَوْ شَاءَ ٱلرَّحْمَٰنُ مَا عَبَدُنَهُمْ مَّا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنَ هُمُ إِلّا عَنْ مُعْمَ إِلَا عَلَى اللّهُ عَالَيْنَاهُمْ كِن اللّهِ عَالَمُوا مِن اللّهِ عَلَى الله عَلَى اللّهِ عَلَى الله عَلَى اللّهُ عَا

فلما «حكى شبهتهم المزيفة نفى أن يكون لهم بها علم من طريق العقل، ثم أضرب عنه إلى إنكار أن يكون لهم سند من جهة النقل فقال ﴿أَمْ ءَاللَّيْكُمُّ وَكِنَا مِن قَبِل إِنكار أن يكون لهم سند من جهة النقل فقال ﴿أَمْ ءَاللَّيْكُمُّ صِحَتَبًا مِن قَبِل إِنكار أن يكون لهم بذلك الكتاب مستمسكون. ﴿بَلُ قَالُوا إِنَا وَجَدُنَا عَابَاءَنَا عَلَى أُمَّةِ ... ﴾ أي لا حجة لهم على ذلك عقلية ولا نقلية، وإنما جنحوا فيه إلى تقليد آبائهم الجهلة»(١).

<sup>(</sup>١) أنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي (٥/ ٨٩).

ولذا قال تعالى: ﴿أَمَّ ءَاتَيْنَهُمْ كِنْبًا فَهُمْ عَلَى بَيِّنَتِ ﴾ أي: «أم آتينا هؤلاء المشركين كتاباً أنزلناه عليهم من السماء بأن يشركوا بالله الأوثان والأصنام، فهم على بينة منه، فهم على برهان مما أمرتهم فيه من الإشراك بي (١)؟!

## للمشركين مقامان مقام الإقرار الاضطراري ومقام الشرك والجحود

يمكن أن يُقال إن للمشركين مقامين:

الأول: مقام الإقرار بالله اضطراراً في المناظرة عندما يحاججهم الرسول عليه الصلاة والسلام ويسألهم عن الخالق فيضطروا للإقرار به كما سبق؛ وكذا عندما يصيبهم الضر وسيأتى.

والمقام الآخر لهم هو مقام الشرك والجحود حيث تراهم فيه يعكفون على أصنامهم، ويتخذونها أرباباً وآلهة من دون الله تقليدا لآبائهم كما سبق، حتى إذا أصابهم الضر دَعَوه تعالى مخلصين كما قال الله عنهم: ﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلُكِ دَعَوُا الله عُنهم لَيُسْرِكُونَ وَالله فِي الْفُلُكِ دَعَوُا الله عُنهم أَلِي الله الله عنهم المشركون السفينة في البحر، فخافوا العنكبوت: ٦٥]، أي «فإذا ركب هؤلاء المشركون السفينة في البحر، فخافوا الغرق والهلاك فيه. . أخلصوا لله – عند الشّدة التي نزلت بهم – التوحيد . . ولم يستغيثوا بآلهتهم وأندادهم، ولكن بالله الذي خلقهم . . . فلما خلصهم مما كانوا فيه وسلّمهم، فصاروا إلى البرّ، إذا هم يجعلون مع الله شريكاً في عبادتهم، ويَدْعون الآلهة والأوثان معه أرباباً»(٢). اهد.

قال ابن الجوزي: «قوله تعالى ﴿ دَعَوُا اللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ اللِّينَ ﴾ دون أوثانهم،

<sup>(</sup>۱) جامع البيان (۱۹/ ۳۹۰).

<sup>(</sup>۲) جامع البيان (۲۰/۲۰).

#### الكافِية الدَّ افِية لِنَهُ خِن السِّدِدُ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



قال ابن عباس تركوا الشرك وأخلصوا لله الربوبية، وقالوا لئن أنجيتنا من هذه الربح العاصف لنكونن من الشاكرين، أي الموحدين (١). اه.

وقال الفخر الرازي: «قال ابن عباس: يريد تركوا الشرك، ولم يشركوا به من آلهتهم شيئاً، وأقروا لله بالربوبية والوحدانية»(٢). اه.

## إقرار بعض السلفية أن إيمان المشركين كان المطرارياً

وقد نقل نصَّ الرازي هذا بعضُ السلفية ثم عقّب «فأوضح أن هذا الإقرار لو خفي في كل حين لما خفي في حال الخوف ولذلك لا يعد إيمانا اختياريا، بل هو إيمان اضطراريٌّ تدفعهم إليه فطرهم دفعاً»(٣).

فتأمل كيف اعترف أن المشركين أقروا بالله هنا - أي عندما يركبون البحر - اضطراراً فقط من أجل أن يكشف عنهم الكرب، بدليل أنهم لما رجعوا إلى البر أشركوا بالله الأرباب والأنداد التي يزعمونها!!

وكذلك إقرار المشركين في آية المؤمنون ونحوها إن سلَّمنا به فهو إقرار بعد المحاجَّة فقط، وأما قبلها أو بعدها فهم على أصنامهم فقط يعوِّلون، وإياها يعبدون، وغيرها يهجرون، ولله منكرون كما دلت على ذلك آيات الطور السابقة ﴿أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ الله الله وأَمْ خُلِقُوا مِنْ فَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ الله الله الله وأصحابه إلا لقولهم: الله والحج: ٤٠] التي تفيد أنهم ما أخرجوا رسول الله وأصحابه إلا لقولهم: الله

<sup>(</sup>١) زاد المسير (٤/ ٢٠).

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب للرازي (١٧/ ٧٣).

<sup>(</sup>٣) جهود أئمة الشافعية في تقرير توحيد العبادة (١/ ١٣٢).

ربنا، وهذا يعني أنهم كانوا لا يقرون بأن الله ربهم، وسيأتي بسط ذلك(١).

#### نص الطبري وابن كثير على إنكار المشركين لربهم

ونحو ما سبق قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ مَا هِىَ إِلَّا حَيَانُنَا الدُّنِيَا نَمُوتُ وَخَيَا وَمَا يُهَلِكُنَا الدُّنِيَا الدُّنِيَا الدُّنِيَا الدُّنِيَا الدُّنِيَا الدُّنِيَا الدُّنِيَ وَمَا يَهَلَكنَا إِلَّا الدَّهُرُ وَمَا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنَّ هُمْ إِلَّا يَظُنُونَ ﴾ [الجاثية: ٢٤] «أي: وما يهلكنا فيفنينا إلا مرّ الليالي والأيام وطول العمر، إنكارًا منهم أن يكون لهم ربّ يفنيهم ويهلكهم (٢٠). اهد.

ويقول ابن كثير عند قوله تعالى ﴿ كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللّهِ وَكُنتُمُ أَمُوتَا فَأَعْيَكُمْ ثُمَّ يُعِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ البقرة: ٢٨]: «يقول فَأَعْيَكُمْ ثُمَّ يُعِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ البقرة: ٢٨]: «يقول تعالى محتجاً على وجوده وقدرته، وأنه الخالق المتصرف في عباده: ﴿ كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللّهِ ﴾ أي: كيف تجحدون وجوده أو تعبدون معه غيره! ﴿ وَكُنتُمُ أَمُونَا فَأَعْيَكُمُ فَي أَي : قد كنتم عدما فأخرجكم إلى الوجود، كما قال تعالى: ﴿ أَمْ خُلُونًا مِنْ غَيْرِ شَيْءً أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ وَالآيات في هذا كثيرة ﴾ وقال هذا كثيرة ﴾ اللّه عنى الإنسَانِ حِينُ مِن الدّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَلْكُورًا ﴾ والآيات في هذا كثيرة ﴾ .

## نص ابن تيمية وأتباعه على أن الناس مقرُّون بربوبيته اضطراراً!

ولا نذهب بعيداً فهذا ابن تيمية يقول ناقلاً عن ابن كلاب ومقرا له: «معرفة الربوبية وهي خاصة للمكلفين من بني آدم وهي تعمُّ مؤمنهم

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٤٨١).

<sup>(</sup>٢) جامع البيان (٢١/ ٩٦).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير (١/ ٢١٢)، تحقيق سلامة.

#### الكَافِرَة الشَّافِية لِنَة خِن السَّيِدُ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ « وَلَيْنَ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



وكافرهم وسائر فرقهم وهي ضرورية أيضاً... فأقر الكل له بتلك المعرفة، إذ عاينوه جباراً قهاراً، وهي معرفة لا يقع بها إيمان ولا توحيد، لأنها إقرار للضرورة، وليس للكافر فيها اختيار، إذ لو كان له فيها اختيار لجحدها، كما جحد معرفة التوحيد»(۱). ولذا فإن «جميع الإنس والجن مقرون بالخالق معترفون به، مقرون بعبوديته طوعاً وكرها»(۲). اه.

فتأمل كيف نص ابن تيمية على أن معرفة الله «ضرورية» للجميع، وأنهم مقرون بعبوديته «طوعا وكرها»، وأنه «ليس للكافر فيها اختيار»!!

ويقول أيضاً: «فإشهادهم على أنفسهم جعلهم شاهدين على أنفسهم، أي مقرين له بربوبيته، كما قال في تمام الكلام: ﴿ أَلَسَتُ بِرَبِكُمُ قَالُواْ بَلَنَ شَهِدَنَا ﴾، فقولهم: بلى شهدنا، هو إقرارهم بربوبيته، وهو شهادتهم على أنفسهم بأنه ربهم. . . ولهذا جميع بنى آدم مقرون بهذا شاهدون به على أنفسهم. وهذا أمر ضروري لهم لا ينفك عنه مخلوق، وهو مما خلقوا عليه وجبلوا عليه، وجعل علما ضروريا لهم، لا يمكن أحدا (٣) جحده (٤٠).

فتأمل كيف أكَّد ابنُ تيمية أن الإقرار بالربوبية أمرٌ ضروريٌّ جبليٌّ لا انفكاك للمرء عنه ولا يمكن جحده أصلاً، بل ليس للكافر في ذلك اختيار!! فهذا إن لم يكن اضطراراً فماذا يكون إذن؟!! وليس هذا فحسب بل إن:

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٨/٨٥).

<sup>(</sup>٢) درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٨/ ٤٧٩).

<sup>(</sup>٣) كذا في المطبوع بنصب أحد، وقد وجَّهه بعض الفضلاء على نزع الخافض، أي أن الأصل فيه «لا يمكن جحدُه لأحد»، وذُكرت توجيهات أخرى للنصب. والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) درء تعارض العقل والنقل (٨/ ٤٨٨).

### ابن تيمية يزعم أن كون الله فوق العالم.. معلوم للناس بالاضطرار كعلمهم بأنه خالق العالم

حيث يقول: «القول بأن الله تعالى فوق العالم معلوم بالاضطرار من الكتاب والسنة وإجماع سلف الأمة بعد تدبر ذلك كالعلم بالأكل والشرب في البعنة والعلم بإرسال الرسل وإنزال الكتب. والعلم بأنه خلق السماوات والأرض وما بينهما»(١). اه.

وهذا أحد الباحثين من السلفية حينما تعرض لمسألة الأدلة على وجود الله ذكر أن "إثبات وجود الله تبارك وتعالى من حيث هو موجود لم يكن من الأهداف القرآنية. . لأن الإيمان بوجود الله تبارك وتعالى أمر فطرت عليه القلوب. . "(۲)، يقول بعد ذلك: "ولكن وُجد من انحرفت فطرهم فقالوا بأن العالم لم يزل، وهم الدهرية، وقد رد القرآن الكريم على هؤلاء بما يضطر العقول إلى الاعتراف بالحق والرجوع إلى الصواب"(۳).

ثم يستدل بآية «الجاثية» السابقة، ويفسرها بقوله «أي ما ثُمّ خالق ولا مميت فالحياة والموت عندهم عبارة عن تركب الطبائع المحسوسة في العالم السفلي وتحللها، فالجامع هو الطبع والمهلك هو الدهر، فكذَّبهم الله تبارك وتعالى بقوله «وما لهم بذلك من علم إن هم إلا يظنون» أي نسبتهم الحياة والموت للطبع والدهر قول بغير علم مبني على الظن والتخمين، لأن

<sup>(</sup>۱) درء تعارض العقل والنقل (۳/ ۳۰۲).

<sup>(</sup>٢) ابن حزم وموقفه من الإلهيات (ص: ١٣٨-١٣٩)، رسالة دكتوارة بجامعة أم القرى للباحث د. أحمد بن ناصر الحمد.

<sup>(</sup>٣) ابن حزم وموقفه من الإلهيات (ص: ١٣٩).

### الكافِرَة الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدلَالِ ابْنِ تَمْنِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمانِية

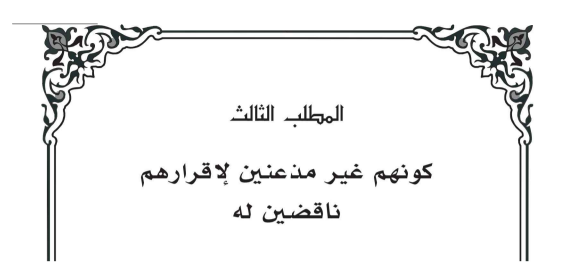


من كان طلبه وجدان الحق يكفيه النظر إلى حدوث الحياة في الأجسام الجمادية دليلاً على أن هناك موجدا للحياة ومنعما بها وهو الله تبارك وتعالى»(١).

فتأمل قوله «وقد رد القرآن الكريم على هؤلاء بما يضطر العقول إلى الاعتراف بالحق..»، وقول من تقدم وهو «ولذلك لا يعد إيمانا اختياريا، بل هو إيمان اضطراري تدفعهم إليه فطرهم دفعا» تجد أن إقرار المشركين بالله - إن وقع - هو إقرار اضطراري لا طوعي، وهذا باعتراف هؤلاء السلفية أنفسهم، وفيه رد على أولئك السلفية الآخرين الذين أنكروا أن يكون المشركون مضطرين للإقرار بالله، وقد سبق الرد عليهم. والله الموفق.

総 総 総

<sup>(</sup>١) ابن حزم وموقفه من الإلهيات (ص: ١٤٠).



#### فثمة أمران:

الأول: أن المشركين كانوا غير مذعنين لإقرارهم بالله خالقاً، طبعاً هذا إن سلَّمنا بإقرارهم أصلا.

والثاني: على التسليم بأنهم كانوا مذعنين فإنهم قد نقضوه باعتقاداتٍ وسلوكياتٍ منافيةٍ لإقرارهم كما أقرَّ بذلك السلفية أنفسهم. وفيما يلي بسط كلا الأمرين في مرصدين.

المرصد الأول: بيان أن المشركين كانوا غير مذعنين.

المرصد الثاني: بيان نقض المشركين لإقرارهم بتوحيد الربوبية.



إن سلَّمنا على أكبر تنزُّل أن آيات «المؤمنون» ونحوها من آيات الباب الثمانية تدل على أن المشركين أقرُّوا بأن الله وحده هو الخالق المدبِّر لا شريك له في ذلك، وأنهم كانوا موقنين في ذلك، بيد أن إقرارهم وإيقانهم لا يعني أكثر من أنهم كانوا يعرفون في قرارة أنفسهم أن الله هو الخالق وحده، ولكن هذا لا يكفي لنجعلهم موحدين في الربوبية، إذ هم يعلمون أيضاً أنه لا إله ولا معبود بحق إلا الله، كما في أثر ابن عباس في الذي سيأتي «وقد علمتم أن الذي يدعوكم إليه الرسول من توحيده هو الحق لا شك فيه»(١).

ومعلومٌ أن التوحيد الذي دعاهم إليه هو توحيد الألوهية حسب قول ابن تيمية، وبالتالي فهم يعلمون ولا يشكون بأن توحيد الألوهية هو الحق الذي لا شك فيه، ومع ذلك فهم مشركون في الألوهية اتفاقا، لأنهم لم يذعنوا لعلمهم هذا ولذا أشركوا في توحيد الألوهية، كما أنهم أشركوا في ربوبيته مع إقرارهم وعلمهم بأنه الله هو الخالق وحده لكن لم يذعنوا لذلك أيضاً،

<sup>(</sup>١) جامع البيان (١/ ٣٩٣)، وانظر شبهات المبتدعة في توحيد العبادة (ص: ٢٠٩).

«فالمشركون يعرفون بأن الأمر والخلق بيد الله، ويعترفون بربوبيته، ولكن لا يعملون بما يعلمون»(١).

وبالتالي لا يقال بأنهم موحدون في الربوبية ولا في الألوهية لمجرد علمهم وإقرارهم بأن الله هو الرب والإله وحده، لأن علمهم وإقرارهم هذا لم يقترن بالإذعان والتسليم منهم لذلك (٢)، والإيمان ما لم يقترن بالإذعان غير معتبر شرعاً، كما سنبينه فيما يلي:

#### الإيمان والتوحيد يشترط في صحتهما الإذعان

إن الإيمان ما لم يقترن بالإذعان والخضوع والتسليم والانقياد لا يسمى إيماناً أصلاً؛ إذ الإيمان في كلام العرب هو «التصديق، والتصديق يكون بالقلب واللسان والجوارح، وكان تصديقُ القلب العزمَ والإذعان، وتصديقُ اللسان الإقرار، وتصديق الجوارح السعى والعمل»(٣).

فتصديق القلب لا بد أن يقترن بالخضوع «مع ترك التكبر والاستنكاف والمعاندة، فإذا أتى بهذا الأصل فقد دخل في الإيمان ولزمه اسمه وأحكامه» (٤)، إذ الإيمان «يراد به إذعان النفس للحق على سبيل التصديق» (٥).

<sup>(</sup>۱) موقف شيخ الاسلام ابن تيمية من الإمام فخر الدين الرازي في الإلهيات، رسالة دكتوراه بجامعة أم القرى للباحثة ابتسام أحمد محمد جمال، ١٩٩١ م.

<sup>(</sup>٢) انظر: تحفة المريد للبيجوري (ص: ٩١)، طبعة دار السلام.

<sup>(</sup>٣) تهذيب الآثار للطبري (٢/ ٦٨٥). وانظر: جهود علماء الشافعية في تقرير عقيدة السلف في مباحث الإيمان والرد على المخالفين (ص: ١٩٢).

<sup>(</sup>٤) الإيمان لابن منده (١/ ٣٣١).

<sup>(</sup>٥) المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني (ص: ٢٦).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السِّدِدُلالِ ابْنِ تَمْمِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّم انتَ



وهذا ما أكده ابن تيمية وأتباعه، حيث قال ابن تيمية: "وأصل الإيمان قولُ القلب الذي هو المحبة على سبيل قولُ القلب الذي هو التصديق وعمل القلب الذي هو المحبة على سبيل الخضوع»(۱)، "وعمل القلب الذي هو الانقياد - تصديق الرسول»(۲)، وأيضاً «عمل القلب: نيته، وتسليمه، وإخلاصه، وإذعانه، وخضوعه، وانقياده، والتزامه»(۳).

وهو - أي عمل القلب - من ضمن «خمسة أمور اشتمل عليها مسمى الإيمان عند أهل السنة والجماعة: قول القلب، وعمله، وقول اللسان، وعمله، وعمل الجوارح.. عمل القلب، وهو النية والإخلاص والمحبة والانقياد» (٤)، وهذا الانقياد والإذعان للقلب ركن ركين في الإيمان إذ الإيمان «إنما يكون نافعًا إذا كان الإذعان والعمل» (٥).

"ولا تنفعه المعرفة القلبية من غير إذعان وقبول، فإن من الكفار من كان يعرف الحق يقيناً، وكان إنكاره عناداً واستكباراً، قال الله تعالى: ﴿وَحَمَدُواْ بِهَا وَاسْتَكْبَاراً ، قال الله تعالى: ﴿وَحَمَدُواْ بِهَا وَاسْتَكْبَاراً ، فَالَ الله وَمُ كَانُوا سيجحدون رسالته ويحسدونه عليه الصلاة والسلام، وإنْ كانوا يعترفون بأنه رسول الله وأنه نبيُّ الله في قرارة أنفسهم كما قال تعالى: ﴿الّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئَبَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُّ وَإِنَّ فَهِم يعلمون أنّه يعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُّ وَإِنَّ فَيقاً مِنْهُمُ لَيَكُنُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ الله في علمون أنّه

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲/ ٤٠).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۷/ ۱۳۸).

<sup>(</sup>٣) الإيمان حقيقته، خوارمه، نواقضه عند أهل السنة والجماعة (ص: ٢٤).

<sup>(</sup>٤) زيادة الإيمان ونقصانه وحكم الاستثناء فيه (ص: ٢١)، عبد الرزاق البدر، مكتبة دار القلم بالرياض، ط١/١٩٩٦م.

<sup>(</sup>٥) تيسير العزيز الحميد (ص: ١٨٠).

<sup>(</sup>٦) الإيمان بين السلف والمتكلمين (ص: ١٥٢).

رسول الله، وأنّه نبيُّ الله، ولكنّهم جحدوا هذا تكبُّراً وحسداً لرسول الله ﷺ، وحسداً للعرب»(١).

ولذلك «لا يُسمون اليهود مؤمنين بالقرآن والرسول وإن كانوا يعرفون أنه حق كما يعرفون أبناءهم «أبناءهم» (٢) «بل ومشركو قريش قال الله عنهم ﴿فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَّ الظّلِمِينَ بِعَايَتِ اللّهِ يَجْحَدُونَ . . لا بد من مفارقة المشركين بالاتباع والإذعان (٣) ، و «انقيادُ القلب - وهو إذعانُه لمتابعةِ الرسول عليه وما لابد منه لذلك مِن عملِ القلب؛ كمحبةِ الله ورسولِه ، وخوفِ الله ورجائه (٤).

والحاصل من النصوص السابقة أن الإيمان لا يُقبل دون الإذعان والانقياد والاستسلام، بل إن ابن تيمية يذهب أبعد من ذلك حين يقول: «فالمعرفة بالحق إذا كانت مع الاستكبار عن قبوله والجحد له كان عذاباً على صاحبه، كما قال تعالى: ﴿وَجَحَدُواْ بِهَا وَاسْتَيْقَنَتُهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُواً فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ المُفْسِدِينَ ﴿ ﴾ ويقول أيضاً: «فمجرد علم القلب بالحق إن لم يقترن به عمل القلب بموجب علمه مثل محبة القلب له واتباع القلب له لم ينفع صاحبه بل أشد الناس عذابا يوم القيامة عالم لم ينفعه الله بعلمه (٢٠).

<sup>(</sup>۱) إعانة المستفيد شرح كتاب التوحيد (٢/ ٤٤٩)، وانظر أيضاً (١/ ٣٦٠). وانظر: التوحيد أولاً يا دعاة الإسلام للألباني (١٤)، القول السديد في الرد على من أنكر تقسيم التوحيد (ص: ٦٣)، الرد الشامل (ص: ١٠٢).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۷/۱۲۲).

<sup>(</sup>٣) الرد الشامل للموجان (ص: ١٠٢ – ١٠٣).

<sup>(</sup>٤) جواب في الإيمان ونواقضه، عبد الرحمن البراك (ص: ١٤).

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوي (١٠/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٦) مجموع الفتاوي (١٠/ ٢٧١).

### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السِّيدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّمَانِية



ويضرب على ذلك مثالا فيقول: «فإذا كان عالما بأن محمداً رسول الله ولم يقترن بذلك حبه وتعظيمه بل كان يبغضه ويحسده ويستكبر عن اتباعه فإن هذا ليس بمؤمن به بل كافرٌ به. ومن هذا الباب كفر إبليس وفرعون وأهل الكتاب الذين يعرفونه كما يعرفون أبناءهم وغير هؤلاء»(١). اه.

بل من هذا الباب أيضاً كفر مشركي العرب وهو العناد وعدم الإذعان لما يعلمون أنه حق، كما قرر ذلك الطبري فقال: «وقد زعم بعض أهل الغباء أن العرب كانت لا تعرف الرحمن ولم يكن ذلك في لغتها؛ ولذلك قال المشركون للنبي على: ﴿وَمَا الرَّمْنَ أَنْسَجُدُ لِمَا تَأْمُرُنا ﴾ إنكارا منهم لهذا الاسم. كأنه كان محالا عنده أن ينكر أهل الشرك ما كانوا عالمين بصحته، أو كأنه لم يتل من كتاب الله قول الله: ﴿الَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِئَبَ يَعْرِفُونَهُ ﴾ يعني محمداً ﴿كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ ﴾ وهم مع ذلك به مكذبون، ولنبوته جاحدون. فيعلم بذلك أنهم قد كانوا يدافعون حقيقة ما قد ثبت عندهم صحته واستحكمت لديهم معرفته »(٢). اه.

إذن المعرفة يجب أن تقترن بالإذعان وذلك باتباع الرسول ومحبته كما قال ابن تيمية وأتباعه، فلا يكفي أن يكون مجرد معرفة وجود الله والإقرار بذلك دون إذعان وانقياد لهذه الحقيقة، والمشركون يمكن أن يقال إنهم ممن كان عندهم معرفة بالله، ولكن دون إذعان!!

وكيف يكون عندهم إذعان؟! والإذعان إنما هو باتباع الرسول ومحبته كما قرر ذلك ابن تيمية نفسه؟ أكان المشركون متبعين لرسول الله ومحبين له؟! أم كانوا كافرين به، ومعادين له، ومبغضين وسابين وناعتين له بأسوأ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۰/۲۷۱).

<sup>(</sup>٢) جامع البيان (١/ ١٣٠).

الأوصاف من أنه كذابٌ وساحرٌ وشاعرٌ ومجنونٌ (١) - حاشاه بأبي هو وأمي - كما سيأتي بسط ذلك؟!!

وعليه فإن إقرارهم بالله وحده خالقاً - إن سُلِّم - هو غير كافٍ وغير مقبولٍ لعدم إذعانهم كما تقدم، ولذلك حُملت آيات الباب الثمانية - كقوله تعالى «ولئن سألتهم من خلقهم. . » ونحوه - عند كثير من علماء السلف والخلف من المفسرين والفقهاء وغيرهم على مجرد المعرفة القلبية بالله فحسب، أي غير مقترنة بالإذعان والخضوع.

نصوص العلماء سلفاً وخلفاً على أن المراد بآيات الباب هو المعرفة القلمة الفطرية بالله:

- ا قال ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ فَكَلَا تَجْعَلُوا لِللَّهِ أَندَادًا وَأَنتُم تَعْلَمُونَ ﴾:
   (وأنتم تعلمون أنه لا رب لكم يرزقكم غيره » (٢).
- ٢) وقال الطبري في الآية السابقة: «إذ كان ما كان عند العرب من العلم بوحدانية الله، وأنه مبدع الخلق وخالقهم ورازقهم، نظير الذي كان من ذلك عند أهل الكتابين».
- ٣) وفي قوله ﴿وَلَهُ السَّمَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا ﴾، قال ابن عباس: «المعرفة» (٣).
- ٤) وقال عطاء في قوله تعالى ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكَثَرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ
   ١ (يعلمون أن الله خالقهم ورازقهم، وهم يشركون به»(٤).

<sup>(</sup>١) والآيات في

<sup>(</sup>٢) جامع البيان (١/ ٣٩٣)، وانظر شبهات المبتدعة في توحيد العبادة (ص: ٢٠٩).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن أبى حاتم (١٩٦/٢).

<sup>(</sup>٤) جامع البيان (١٣/ ٣٧٦).

### الكافية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



- ٥) وقال عكرمة والشعبي في الآية السابقة: «يعلمون أنه ربهم، وأنه خلقهم، وهم مشركون به»(١).
- وقال ابن زید فیها أیضاً: «لیس أحد یعبد مع الله غیره إلا وهو مؤمن بالله، ویعرف أن الله ربه، وأن الله خالقه ورازقه. . »(۲).
- وقال الفخر الرازي: «إنهم كانوا عالمين بوجود شيء جعل الأرض فراشاً والسماء بناءً، وذلك تحقيق قوله تعالى: ﴿وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ...﴾
   خَلَقَ...﴾
- $\Lambda$ ) وقال ابن كثير: «لا أحد يعطي ويمنع ويخلق ويرزق وينصر إلا الله عز وجل وحده لا شريك له أي وهم يعلمون ذلك» (٤).
- وقال القرطبي في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَتَأَيُّهُ كَا ٱلْمَلاُ مَا عَلِمْتُ لَكُمُ مَنْ إِلَهٍ غَيْرِكِ ﴾. . «وكذب عدو الله، بل علم أن له ثُمّ رباً هو خالقه وخالق قومه ﴿ وَلَبِن سَأَلْتُهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ ... ﴾ " (٥) .
- 1) وقال الروياني: «ما من مشركٍ وإن خلا في شركه إلا وهو عند رجوعه إلى نفسه يعترف بخالق خلقه وإن كان معاندًا بلسانه. . ﴿ وَلَين سَأَلْتُهُم مَنْ... ﴾ (٦) . اه.
- ١١) وقال ابن عبد ربه: «وبالعقل أدرك الناس معرفة الله عز وجل؛ ولا يشكُّ

<sup>(</sup>١) جامع البيان (١٣/ ٣٧٣).

<sup>(</sup>۲) جامع البيان (۱۳/۲۷۳).

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب للرازى (١١١/٢).

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن كثير (١٤/ ٧٧).

<sup>(</sup>٥) الجامع لأحكام القرآن للإمام القرطبي (١٦/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٦) بحر المذهب للروياني (١٠/ ٣٣٩).

فيه أحدٌ من أهل العقول؛ يقول الله عز وجل في جميع الأمم: ﴿ وَلَهِنَ سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ...﴾ (١).

فأفادت هذه النصوص أن المشركين والكفار كان عندهم علمٌ ومعرفةٌ بوجود الله، بيد أن هذا العلم ناشئ عن تقليدٍ كما سبق، فضلاً عن أنه لم يقترن بالإذعان، أي هو مجرد معرفةٍ قلبيةٍ فقط، كما دلت على ذلك النصوص السابقة عن ابن عباس وعطاء وعكرمة والشعبي وابن زيد والطبري والرازي وابن كثير رحمهم الله.

فهؤلاء الأئمة كلهم عبروا بكلمة المعرفة أو العلم كما رأيت ليشيروا بها إلى المعرفة القلبية بوجود الله عند المشركين والكفرة، واستدل بعض هؤلاء الأئمة على ذلك بآيات الباب - وهذا ما يهمنا هنا - كما فعل الرازي والقرطبي وغيرهما، وبعضهم استدل على ذلك بآيات أخرى كآية: ﴿وَلَهُ وَالسَّلَمُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرَّهًا ﴾، وآيـــة ﴿وَمَا يُؤُمِنُ أَكَنَرُهُم بِالله إِلّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴿ وَلَهُ الله كآية الميثاق والفطرة كما سبق.

## قول الروياني: يعترف بخالق خلقه وإن كان معانداً بلسانه

وأيا ما يكن فإن هذه المعرفة القلبية لا تكفي في الإيمان ولا التوحيد لأن غايتها أن تقترن بإقرار لساني فحسب أي دون إذعان أو خضوع كما سبق، بل قد تقترن بالإنكار اللساني، وهذا ما أشار إليه الروياني بقوله: ما من مشرك وإن خلا في شركه إلا وهو عند رجوعه إلى نفسه يعترف بخالق خلقه مشرك وإن خلا في شركه إلا وهو عند رجوعه إلى نفسه يعترف بخالق خلقه

<sup>(</sup>١) العقد الفريد (٢/ ١٠٧).

### الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السِّدِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمانِية



وإن كان معانداً بلسانه. ثم استدل على ذلك بآية: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ ... ﴾.

وهذا يعني أن هذه الآية وأمثالها لا تدل حتى على الإقرار اللساني بالله، وإلا فكيف يقول الروياني إذن «يعترف بخالق خلقه وإن كان معاندًا بلسانه» فكيف يعترف بخالقه، وكيف هو معاند بلسانه؟! الجواب أن الروياني يقصد بقوله «يعترف بخالق خلقه» أي يعترف بذلك بقلبه، بدليل قوله بعد ذلك «وإن كان معاندًا بلسانه».

والحاصل أن آيات الباب دلت - على الأقل عند من سبق ذكرهم من الأئمة - على المعرفة القلبية بوجود الله والتي قد تقترن بالإقرار اللساني، أو بعكسه وهو الإنكار اللساني، وعلى كلا الحالين فهذا لا يكفي في الإيمان والتوحيد، أما في حالة الإنكار اللساني فظاهر، وأما في حالة الإقرار اللساني فلأنه لم يقترن بشرطه وهو الإذعان كما سبق.

#### آيات الباب نفسها دلت على عدم إذعانهم

وبالتالي نُزّل إقرارهم بالخالق «منزلة العدم والإنكار لأنه إذا لم يقترن

<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب (٢٥/ ٩١).

بالطاعة والأعمال الصالحة لا يُعد تصديقاً»(١). «بل اقترن بما ينبئ عن خلافه من الشرك والعصيان نزل منزلة العدم والإنكار فحضوا على التصديق بذلك»(١). لأنهم «إذا كانوا مقرين بذلك، فكيف يجعلون له الولد والصاحبة والشريك؟! وكيف يشركون به من لا يخلق ولا يرزق، ولا يميت ولا يحيي؟!(١)».

المشركون كانوا عارفين أيضاً بأن الله هو وحده الإله الحق. . فهل سيقال إنهم موحدون في الألوهية؟

فثبت بما سبق أنهم غير مذعين لما أقروا به بل جاؤوا بنقيضه كما رأيتم، ثم إذا كنتم ترون أن مجرد معرفة المشركين بوجود الله وإقرارهم بأنه هو الخالق وحده - إن سُلم - ترون أنّ هذا يجعلهم مقرين بتوحيد الربوبية حتى ولو لم يكونوا مذعنين لإقرارهم، فيجب أن تعتبروهم مقرين بتوحيد الألوهية أيضاً!!

وذلك لأنهم كانوا أيضاً عارفين بأن الله هو الإله الحق وحده ومقرين بذلك في أنفسهم، تماما كما هم عارفون بأنه هو الرب والخالق وحده، وبالتالي فهم مقرون بقسمي التوحيد توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية، وهذا خلاف مذهبكم بأنهم مقرون بالأول دون الثاني، والدليل على أن المشركين عندكم كانوا عارفين بأن الله هو الإله الحق وحده، ومقرِّين بذلك في أنفسهم، ما يلي:

الدليل الأول: ما قرره ابن تيمية وأتباعه في نصوص كثيرة من أن

<sup>(</sup>۱) حاشيه الشهاب «عناية القاضى وكفاية الراضى» (٨/ ١٤٥).

<sup>(</sup>۲) روح المعاني (۲۷/۱٤۷).

<sup>(</sup>٣) تفسير السعدي (ص: ٧٦٣).

### الكافية الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْنِيّة بِأَيَّاتِ «وَلَثِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



المشركين وسائر الناس مفطورون على توحيد الألوهية كما هم مفطورون على توحيد الربوبية، وإليكم طائفة من تلك النصوص:

#### نصوص ابن تيمية وأتباعه على أن النفس تُفطر على توحيد الألوهية والربوبية معاً

- ١) يقول ابن تيمية: «وكل واحد من وحدانية الربوبية والإلهية وإن كان معلوماً بالفطرة الضرورية البديهية وبالشرعية النبوية الإلهية فهو أيضاً معلومٌ بالأمثال الضرورية التي هي المقاييس العقلية»(١). اه.
- ٢) ويقول أيضاً: «فالنفس بفطرتها إذا تركت كانت مقرة لله بالإلهية، مُحبة له تعبده لا تشرك به شيئاً. ولكن يفسدها ما يزيّن لها شياطين الإنس والجن» (٢).
- ٣) وقال ابن القيم: «أن الروح مركوز في أصل فطرتها وخلقتها شهادة أن
   لا إله إلا الله وأن محمدا عبده ورسوله وأن الإنسان لو استقصى التفتيش
   لوجد ذلك مركوزاً في نفس روحه وذاته وفطرته»(٣). اه.
- ع) وقال أيضاً: «. . . ولولا أنه مستقرٌ في العقول والفطر حسن عبادته وشكره وقبح عبادة غيره وترك شكره لما احتج عليهم بذلك أصلا»<sup>(٤)</sup>. اه.
- ٥) وهذا نص عليه أيضاً تلميذ ابن تيمية وهو ابن كثير حيث قال: «إن الله ربهم ومليكهم وأنه لا إله إلا هو كما أنه تعالى فطرهم على ذلك وجبلهم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲/۳۷).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (٢٩٦/١٤)، وأثر الفكر الاعتزالي في عقائد الأشاعرة (١٥٥/١).

<sup>(</sup>٣) بدائع الفوائد لابن القيم (٤/ ١٥٩٢).

 $<sup>(\</sup>xi)$  مفتاح دار السعادة  $(\chi/\chi)$ .

عليه (1)، وقال أيضاً: «فإنه تعالى فطر خلقه على معرفته وتوحيده، وأنه (1) اه.

- 7) وقال الحفيد النجدي: «يقرر تعالى أنه الإله الواحد الذي لا شريك له، ولا معبود سواه مما يشترك في معرفته المؤمن والكافر، لأن القلوب مفطورة على ذلك، فمتى جاء الاضطرار رجعت القلوب إلى الفطرة، وزال ما ينازعها، فالتجأت إليه وأنابت إليه وحده لا شريك له»(٣).
- ۷) وقال د. المحمود: «الفطرة دالة على أن كل مولود يولد على فطرة الاسلام، وهي الحنيفية المقتضية لعبادة الله وحده لا شريك له والحب والخضوع له تعالى»<sup>(3)</sup>.

الدليل الثاني: استغاثتهم بالله وحده في الشدائد لعلمهم أن آلهتهم المزعومة لا تملك لهم شيئاً (٥)، «فأما المؤمن فيوحده في الشدة والرخاء، وأما الكافر فيوحده في الشدة والبلاء دون النعمة والرخاء»(٦).

أي «يُخلصون في الشدائد لله وينسون ما يشركون، حتى جاء أنهم إذا جاءتهم الشدائد في البحر يلقون أصنامهم في البحر ويقولون: يا الله يا الله،

<sup>(</sup>١) صيانة الإنسان عن وسوسة الشيخ دحلان (ص: ٤٤٦)، وانظر تفسير ابن كثير (٦/٤٣٣).

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر ت سلامة (٦/ ٣١٣).

<sup>(</sup>٣) تيسير العزيز الحميد (ص: ١٩٨).

<sup>(</sup>٤) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (١/ ٢٥٧)، نقلاً عن درء التعارض (٨/ ٤٥٨-٤٥٩).

<sup>(</sup>٥) ولكن هم طبعا يعتقدون أنها آلهة حتى في حال شدتهم وعدم استغاثتهم بها، بخلاف من يستغيث بالأنبياء والأولياء من المسلمين، فهو لا يعتقد أنهم آلهة بل يشهد أن لا إله إلا الله، وأنه لا يضر وينفع إلا هو، وأما المشركون فيشهدون بأن أصنامهم آلهة تضر وتنفع كما في قول تعالى: ﴿إِن نَقُولُ إِلّا اَعْتَرَكَ بَعْضُ ءَالِهَتِنَا بِسُوَّةً ﴾ [هود: ٥٤]. فوضح الفرق، ولبسط هذا موضع آخر. وبالله التوفيق.

<sup>(</sup>٦) مجموع الفتاوى (٨/ ٥٠)، وانظر أيضاً نحوه في «درء تعارض العقل والنقل» لابن تيمية (٨/ ٤٧٩).

### الكافية الد اله اله يعة لِذَة خِن السّيدُ لالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ « وَلَدُنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثّمانية



الدليل الثالث: ما رواه الطبري عن ابن عباس: «وإنما عني بقوله: ﴿ فَكَلَا تَجْعَلُواْ لِلّهِ أَندادًا وَأَنتُم تَعْلَمُونَ ﴾ أي لا تشركوا بالله غيره من الأنداد التي لا تنفع ولا تضر، وأنتم تعلمون أنه لا رب لكم يرزقكم غيره، وقد علمتم أن الذي يدعوكم إليه الرسول من توحيده هو الحق لا شك فيه (٣).

وهذا الأثر كنتم قد استدللتم (٤) به على أن المشركين مقرون بتوحيد الربوبية لقوله «وأنتم تعلمون أنه لا رب لكم يرزقكم غيره»، ولكنه أيضاً يدل على أنهم كانوا مقرّين أو عالمين بتوحيد الألوهية لقوله فيه «وقد علمتم أن الذي يدعوكم إليه الرسول من توحيده هو الحق لا شك فيه» والتوحيد الذي دعاهم إليه هو توحيد الألوهية، وأما توحيد الربوبية فلم تأت به الرسل أصلا حسب نظرية تقسيم التوحيد عند ابن تيمية (٥).

<sup>(</sup>١) تيسير العزيز الحميد (ص: ٤١٥).

<sup>(</sup>٢) فتح المجيد شرح كتاب التوحيد (ص: ٣٩).

<sup>(</sup>٣) جامع البيان (١/ ٣٩٣).

<sup>(</sup>٤) القول السديد في الرد على من أنكر تقسيم التوحيد (ص: ٥٨)، شبهات المبتدعة في توحيد العبادة (ص: ٢٠٩)، آثار الشيخ العبادة (ص: ٢٠٩)، آثار الشيخ العلامة عبد الرحمن بن يحيى المعلمي اليماني (٦/٨٥).

<sup>(</sup>٥) انظر (ص: ٣٣-٣٤).

### هم أشركوا في الربوبية والألوهية معاً.. فلا داعي لاختراع نظرية لتقسيم التوحيد

وهذا ما صرح به الطبري في موضع آخر فقال عند قوله تعالى: ﴿وَقُل لِلَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ وَالْأُمِيِّينَ ءَاسَلَمْتُم فَإِن السَلَمُوا فَقَدِ اهْتَكُوا ﴾: «... وقلل للذين أوتوا الكتاب من اليهود والنصارى، والأميين الذين لا كتاب لهم من مشركي العرب: أأسلمتم؟ يقول: قل لهم: هل أفردتم التوحيد، وأخلصتم العبادة والألوهة لرب العالمين، دون سائر الأنداد والأشراك التي تشركونها معه في عبادتكم إياهم، وإقراركم بربوبيتهم، وأنتم تعلمون أنه لا رب غيره، ولا إله سواه (۱). اه.

فتأمل كيف ذكر أن أهل الكتاب ومشركي العرب أيضاً يعلمون «أنه لا رب غيره، ولا إله سواه»، ولكن غاية ما في الأمر أنهم لم يذعنوا لعلمهم هذا فأشركوا في الربوبية كما أشركوا في الألوهية؛ هذه القضية كلها باختصار فلا داعي إلى اختراع نظرية كاملة لتقسيم التوحيد إلى ربوبية وألوهية بزعم أن المشركين فرقوا بينهما فأشركوا في الألوهية دون الربوبية، فهذا غير صحيح فهم أشركوا في الربوبية والألوهية معا.

الدليل الرابع: ما جاء في قصة إسلام أبي سفيان: فلما رآه رسول الله ﷺ قال ويحك يا أبا سفيان ألم يأن لك أن تعلم أنه لا إله إلا الله؟ قال بأبي أنت وأمي ما أحلمك وأكرمك وأوصلك، والله لقد ظننت أن لو كان مع الله إله غيره لقد أغنى عني شيئًا بعد قال ويحك يا أبا سفيان ألم يأن لك أن تعلم أني

<sup>(</sup>١) جامع البيان (٥/ ٢٨٦).

### الكافِرَة الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ» الثَّمَانِية



رسول الله «قال بأبي أنت وأمي. . »(١). اهد. وقد ذكرها أصحاب السير (٢) وأسندها الطبراني وغيره، وصححها الحافظ، واستشهد بها ابن القيم (٣).

فأفادت هذه الأدلة الأربعة وغيرها أن المشركين كانوا مفطورين وعارفين بأن الله هو الإله الحق وحده؛ أي أنه وحده المستحق للعبادة ولكنهم لم يذعنوا لهذا الذي عرفوه وفطروا عليه، لأن فطرتهم قد انحرفت ولذلك عبدوا معه غيره، تماما كما أنهم كانوا مفطورين وعارفين بأن الله هو الخالق وحده ولكنهم لم يذعنوا لهذا ولذلك أشركوا معه في الربوبية غيره كما تقدم بيانه.

#### هل الشرك في الألوهية نقض لتوحيد الريوبية؟

فإن قلتم: سلّمنا بأن المشركين كانوا يَعلمون بأن الله وحده هو الإله المستحق للعبادة دون غيره، وأنهم كانوا مفطورين على توحيد الألوهية، تماما كما هم مفطورون على توحيد الربوبية، ولكنهم حين عبدوا الأوثان انتقض توحيدهم في الألوهية، دون أن ينتقض توحيدهم في الربوبية!!

#### فالجواب من وجهين:

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية لابن هشام (٢/ ٤٠١).

<sup>(</sup>۲) السيرة النبوية لابن كثير (۳/ ٥٤٩)، طبعة دار المعرفة. وعيون الأثر لابن سيد الناس (۲/ ٢١٨)، طبعة دار القلم (۲/ ٢١٨)، وتاريخ الإسلام للذهبي (۲/ ٥٤٠)، تحقيق تدمري.

<sup>(</sup>٣) زاد المعاد في هدي خير العباد (٣/ ٤٩٠)، طبعة عطاءات العلم، جاء في حاشية هذه الطبعة: قصة العباس مع أبي سفيان أخرجها إسحاق بن راهويه - كما في «المطالب العالية» (٢٠٠١) - والطبراني في «الكبير» (٨/ ١١).. وروى أبو داود (٣٠٢١) طرفًا منه مختصرًا جدًّا. قال الحافظ في «المطالب»: «هذا حديث صحيح»... وأخرج مسلم (٨٦/١٧٨٠) عن أبي هريرة قولَه عليه: «من دخل دار أبي سفيان فهو آمن، ومن ألقى السلاح فهو آمن، ومن أغلق بابه فهو آمن».

الوجه الأول: إن نفس عبادتهم للأوثان هو نقض لإقرارهم بتوحيد الربوبية؛ لأن توحيد الربوبية يلزم منه - كما تقولون - توحيد الألوهية؛ «لأن من اعترف بأنه هو الرب وحده لزمه الاعتراف بأنه هو المستحق لأن يعبد وحده "(۱)، فلما لم يلتزموا بتوحيد الألوهية فإنهم بذلك نقضوا توحيد الربوبية، وقد أقر السلفية بذلك أنفسهم (۲)، وإليك نصوصهم:

النص الأول: قال د. الهذيل: "إن أهل السنة لا ينازعون في أن المشركين واقعون فيما هو قادح في توحيد الربوبية ومناقض له، وذلك بصرفهم العبادة لغير الله. . فأقوالهم وأفعالهم في حقيقتها قدحٌ للربوبية وإن كانوا يقرون بها . فكل ما وقع فيه المشركون من صرف العبادة لغير الله تعالى، ومساواتهم له بالله تعالى كما في هذه الآية، وكمحبتهم آلهتهم كحب الله تعالى، لازمه القدح في جناب الربوبية "".

النص الثاني: قال الموجان: «إن هؤلاء لم يكفروا بجحدهم الربوبية، فإنهم مثبتون لأصولها وإن كان قد يكون ثَمَّةَ مَنْ أشرك في بعض جزئياته لكنهم لم يأتوا بلازم الربوبية وهو عبادة الله وحده لا شريك له»(٤). اه.

أحمد الحازمي ينص على التلازم بين أقسام التوحيد:

النص الثالث: يقول أحمد الحازمي: «... التوحيد، الأنواع الثلاثة كلها متلازمة يعني داخل بعضها في بعض، ولا يمكن أن يتصور أنه يوجد نوعٌ دون الآخر؛ بمعنى أن من وَحَد الله تعالى في ربوبيته على وجه الكمال لزم منه أن يُوحد الله تعالى في ألوهيته على وجه الكمال والعكس بالعكس،

<sup>(</sup>١) أضواء البيان للشنقيطي (٣/ ٤٩٠).

<sup>(</sup>٢) انظر (ص: ٤٧٨).

<sup>(</sup>٣) شبهات المبتدعة في توحيد العبادة (ص: ٣٠٢).

<sup>(</sup>٤) الرد الشامل للموجان (ص: ١٠١-١٠٢).

#### الكافِية الدَّ افِية لِنَة خِن السِّيدُ لَالِ ابْنِ تَعْمِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » القَّانِية



ولذلك إذا وقع الشرك الأكبر في أحد هذه الأنواع الثلاثة لَزِمَ منه الوقوع في الثاني والثالث».

ثم يضيف قائلاً: «وإنما يذكر أهل العلم أن هذا شرك في الربوبية، وأن هذا شرك في الألوهية ليس المراد أنه نفي للآخر؟ لا، إذا قيل: بأن هذا شرك في الألوهية المراد أنه أصابه مباشرة...يلزم منه أنه ماذا؟ أنه شرك في الربوبية، والعكس بالعكس، فهي متلازمة من حيث الوجود، ومتلازمة من حيث الانتفاء»(۱). اه.

فتأمل كيف نص الشيخ أحمد الحازمي على أن الشرك في الألوهية شركً في الربوبية، والعكس صحيح، لأنهما متلازمان بحيث إذا وقع الشرك في أحدها وقع في الآخر لا محالة، وإذا ارتفع أحدهما ارتفع الآخر فورا، وسيأتي نص مشابه له في ذلك<sup>(۲)</sup>، بل سيأتي المزيد من نصوص السلفية في ذلك<sup>(۳)</sup>.

الوجه الثاني: أننا إن سلمنا أن عبادتهم للأوثان ليست ناقضة لإقرارهم بتوحيد الربوبية، وسلّمنا أنه لا يلزم من توحيد الربوبية توحيد الألوهية - مع أن هذا خلاف مذهبكم - فإن المشركين نقضوا توحيد الربوبية بأمور كثيرة أخرى غير قضية عبادتهم الأوثان، نسرد بعضها فيما يلي:

<sup>(</sup>١) شرح كتاب التوحيد لأحمد الحازمي، وهو عبارة عن دروس مفرغة له. انظر النص أعلاه على الرابط:

https://al-maktaba.org/book/31683/1292

<sup>(</sup>٢) انظر (ص: ٤٧٩).

<sup>(</sup>٣) انظر (ص: ٤٧٨)

#### الأدلة على إشراكهم في الربوبية

- (۱) نسبتهم الولد إليه تعالى كما في آية ﴿أَلا إِنَّهُم مِّنَ إِفْكِهِمْ لَيَقُولُونَ ۚ ﴿ وَلَا النصارى، اللّهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ﴿ الصافات: ١٥١-١٥٢]، تماما كما فعل النصارى، فهل تقولون: إن النصارى موحدون في الربوبية حتى مع قولهم بأن المسيح ابن الله؟!! كيف وقد أقررتم بأنه شرك في الربوبية! فقلتم: «فمن المعلوم ما وقعت به النصارى من شرك في ربوبية الله تعالى، حيث أثبتوا له الولد والصاحبة تعالى الله عما يقولون علوا كبيرا...»(١) كما بسطناه في كتابنا الكبير.
- الموتى فقال وكذلك نقضوه بإنكارهم قدرة الله على البعث والنشور وإحياء الموتى فقال قائلهم: ﴿ أَوذَا مِتْنَا وَكُنّا نُرَاباً ذَلِكَ رَجْعُ بَعِيدٌ ﴿ إِنَّ الله تعالى رب كل شيء المزعوم بتوحيد الربوبية الذي هو «الإقرار بأنَّ الله تعالى رب كل شيء ومليكه وخالقه ورازقه، وأنه المحيي المميتُ (۲)، وأين زعمكم بأن «المشركين كانوا معترفين بأن الله هو الخالق الرازق المدبر المحيي المميت وحده (۳)؟! وأين زعم النجدي «فهؤلاء المشركون يشهدون أن الله هو الخالق وحده لا شريك له. . ولا يحيى ولا يميت إلا هو (٤)؟!!!

<sup>(</sup>۱) آراء الصاوي في العقيدة والسلوك (ص: ۱۳۰)، رسالة ماجستير بجامعة أم القرى، للباحثة أسماء ملا حسين، لعام/ ۲۰۰۶ م.

<sup>(</sup>٢) أصول الإيمان في ضوء الكتاب والسنة (ص: ٩)، المؤلف: نخبة من العلماء، الناشر: وزارة الشؤون الإسلامية بالسعودية، ط١، ١٤٢١هـ.

<sup>(</sup>٣) جهود علماء الحنفية (١/ ٢٨٠، وانظر ص: ٢٠٣، ٢٧٩)

<sup>(</sup>٤) كشف الشبهات للشيخ محمد بن عبد الوهاب (ص: ١٤)، وانظر أيضاً: معنى لا إله إلا الله، محمد بن عبد الوهاب (ص: ٢، ت.ش)، وشرح كشف الشبهات لمحمد بن إبراهيم آل الشيخ (ص: ٣٠).

#### الكافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



وإنكارهم للبعث والنشور أشارت إليه بعض آيات الباب كما سبق، وفي ذلك يقول النسفي: «﴿ وَلَهِن سَأَلْتُهُم مَّن خَلَق السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لِيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ لأنه لما كان إنكارهم للبعث والحساب والثواب والعقاب مؤدياً إلى أن خلقها عبث وباطل جُعلوا كأنهم يظنون ذلك ويقولونه، لأن الجزاء هو الذي سبقت إليه الحكمة في خلق العالم فمن جحده فقد جحد الحكمة في خلق العالم فمن جحده فقد جحد الحكمة في خلق العالم فقال الله المكنون النار الله ولله وتعجيز فقال الله المكذبين بالقيامة إلا مجرد تكذيب الله ورسوله وتعجيز قدرته. . . ولهذا يخبر الله سبحانه عمّن أنكر ذلك بأنه كافر بربه جاحد له لم يقرّ برب العالمين فاطر السموات والأرض (٢). اه.

- ٣) ونقضوه أيضاً بقتلهم أولاً دهم خشية الفقر كما سيأتي فأين إقرارهم
   بأن الله هو الرازق؟!!
- ونقضوه بنسبة التأثير لأصنامهم وللكواكب، وبتعاطيهم للسحر والطيرة ونحو ذلك مما سبق الإشارة إليه (٣)، وبسطناه في كتابنا الكبير، فأين إقرارهم بأن الأمر كله بيد الله؟

#### آيات الباب الثمانية تشير إلى نقضهم لتوحيد الربوبية

هذا وقد أشارت بعض آيات الباب الثمانية نفسها إلى أن المشركين نقضوا توحيدهم للربوبية، ففي قوله تعالى: ﴿قُلُ مَنْ بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ

<sup>(</sup>١) تفسير النسفى «مدارك التنزيل وحقائق التأويل» (٣/ ١٥٣).

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين عن رب العالمين لابن القيم (١/٢٦٧).

<sup>(</sup>٣) انظر (ص: ٨٩).

شَيْءِ... ﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلُ فَأَنَّ تُسْحَرُونَ ﴿ المؤمنون: ٨٨، ٨٩]، فقوله ﴿ تُسْحَرُونَ ﴾ أي: «تُخدعون وتُصرفون عن توحيده وطاعته، والمعنى: كيف يخيل لكم الحق باطلاً؟ »(١)، «أو مِن أين تُخدعون وتُصرفون عن الرشد مع علمكم به إلى ما أنتم عليه من البغي »(٢).

وقال تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ... ﴾ ﴿ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلُ الْفَكُلُ لَقُونَ اللَّهُ الللْمُعُلِّلُولُ اللَّهُ الللْمُ اللْمُعُلِّلُولُ اللَّهُ اللْمُعُلِّلِلْمُ ا

«فكأن قد قيل لهم إذا أقررتم بأن ذلك (كله) ملك لله تعالى وخلقه فهلا اعتبرتم بما في الأرض من الآيات، واستدللتم بذلك على نفي الشريك والند للمنفرد بملك الأرض والسماوات إذ: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا عَالِمُهُ إِلَّا اللهُ لَشَكَانًا ﴾ (٥).

«ولو سبقت لهم سعادة لكان تذكرهم لذلك يؤثر خوفهم من عذابه، فلما لم يقع ذلك منهم قيل لهم: (قل أفلا تتقون). . فلما تم تقريرهم على جميع ما تقدم مما ذكروا به، واعترافهم بكل ذلك، ولم يعقبهم إقرارهم ولا اعترافهم: الإيمان والانقياد، كانوا كمن فقد عقله أو سحر، فاختل نظره

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي (٥/ ٤٢٧).

<sup>(</sup>۲) روح المعاني (۱۸/ ۵۸).

<sup>(</sup>٣) تفسير الماتريدي «تأويلات أهل السنة» (٦/ ٣٨).

<sup>(</sup>٤) الفواتح الإلهية والمفاتح الغيبية للنخجواني (١/ ٣٣٢).

<sup>(</sup>٥) ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل (٢/ ٣٧٠–٣٧١).

#### الكافية الشَّافِية لِنَقْضِ اسْتِدْلَالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّمَانِية



وعقله، فقيل لهم كيف تسحرون ما بالكم أنى تستحرون؟»(١).

والحاصل أن المشركين يعلمون أنه لا إله ولا رب إلا الله - بل يعلمون أن محمدا رسول الله كما سبق (٢) - ولكنهم لم يذعنوا لهذه الحقيقة بدليل أنهم كانوا في واقع أمرهم يعددون الآلهة والأرباب ويتخذونها من دون الله كما سبق، وبالتالي فعلمهم بوحدانية الله في الربوبية والألوهية لم يفدهم في الدنيا فيعصم دماءهم وأموالهم وأعراضهم، ولا ينجيهم في الآخرة.

وبالتالي فلا يصلح أن يكون علمهم هذا موجبا للزعم بأنهم موحدون في الربوبية أو في الألوهية؛ لأنهم لم يلتزموا ولم يترجموا ما علموه في قرارة أنفسهم من وحدانيته تعالى في الربوبية والألوهية، بل نقضوا توحيده في كليهما كما تقدم.

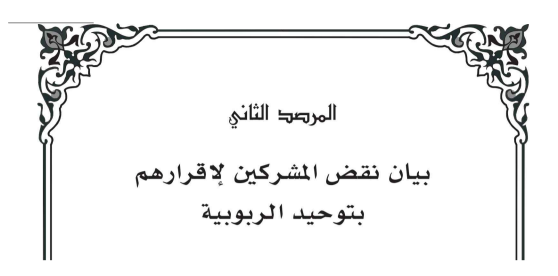
ومعلومٌ أن المعرفة القلبية ما لم يقارنها إذعانٌ وتسليمٌ وتطبيقٌ فلا عبرة بها كما سبق بيانه (٣) ، وبالتالي عِلمُ المشركين بأنه الخالق وحده غير كافٍ للدلالة على أنهم موحدون في الربوبية ، لأنهم لم يذعنوا لذلك ولو أنهم أذعنوا لما أشركوا في عبادته ، إذ الشرك في العبادة والألوهية هو شرك في الربوبية كما سبق بيانه .

総 総 総

<sup>(</sup>١) ملاك التأويل القاطع بذوى الإلحاد والتعطيل (٢/ ٣٧١).

<sup>(</sup>٢) انظر (ص: ٤٥٥).

<sup>(</sup>٣) انظر (ص: ٤٥٣).



على التسليم بإذعانهم لإقرارهم بالله فقد نقضوا إقرارهم باعتقادات وسلوكيات منافية لإقرارهم هذا، وبيان ذلك من وجوه:

الوجه الأول: أن عبادة المشركين للأصنام هو نفسه نقض لتوحيد الربوبية كما سبق بيانه توًّا(١).

الوجه الثاني: أن المشركين ادعوا لله الولد، وهذا نقضٌ لتوحيد الربوبية بإقراركم كما سيأتي ذلك مبسوطاً (٢).

الوجه الثالث: أنهم اتخذوا أصنامهم أرباباً وليس آلهة فحسب - هذا طبعاً إن سلَّمنا بالفرق بين الرب والإله -، وبيان ذلك فيما يلى:

أولاً: أن المشركين أنفسهم أطلقوا على أصنامهم في شعرهم ونثرهم أربابا كما بسطناه في كتابنا «تنوير الرب الإله»(٣).

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٤٧٨).

<sup>(</sup>٢) الشرك في القديم والحديث (ص: ٤٩٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: تنوير الرب الإله في دعوى التباين بين كلمتى الرب والإله (ص: ١٥١).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّمَانِية



ثانياً: ما نص عليه العلماء بمن فيهم ابن تيمية أن المشركين اتخذوا أصنامهم أرباباً، وقد سبق<sup>(۱)</sup> أن نقلنا نصوص الطبري وابن تيمية وابن عبد الوهاب<sup>(۲)</sup>.

ثالثاً: أنه قد ثبت بأدلةٍ كثيرةٍ جداً أن المشركين اجترحوا كثيراً مما يقدح في توحيد الربوبية بإقرار السلفية كما سبق.

#### دلت بعض آیات الباب الثمانیة نفسها إلى مخالفتهم لإقرارهم بالله

وكذا قوله ﴿ وَلَهِ سَأَلْتَهُم مَن نَزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءَ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَ اللَّهُ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ بَلُ أَكْتُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ اللَّهُ العنكبوت: ٦٣] أي «فيتناقضون حيث يقرون بأنه المبدئ لكل ما عداه ثم إنهم يشركون به

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٤٤٥).

<sup>(</sup>٢) انظر للتوسع كتابنا: تنوير الرب الإله (ص ١٥٩)، وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير السمعاني (٤/ ١٩٢)، وانظر (٥/ ١٢٠).

<sup>(</sup>٤) تفسير الكشاف مع حاشية الطيبي (١٩٧/١٢).

<sup>(</sup>٥) الجامع لأحكام القرآن للإمام القرطبي (١٩/ ٩٤)، التحرير والتنوير (٢١/ ٢٦).

الصنم»(۱) أو «حيث يقرون بما يلزمهم التوحيد ثم لا يوحدون»(۲) حيث «يفعلون ما ينافي ذلك فيشركون به غيره مما هم معترفون بأنه خلقه ولا يتوكلون في جميع الأمور براً وبحراً عليه ويوجهون العبادة خالصة إليه»(۳). اه. وهذا حاصله أنهم خالفوا إقرارهم بالله بل نقضوه.

## دعوى أنهم نقضوا إقرارهم بالله.. لأنهم عبدوا غيره تعالى

فإن قلتم: هم خالفوا إقرارهم ونقضوه بعبادتهم غير الله لا باعتقاد خالق مع الله، فمعنى ﴿فَأَنَّ يُؤْفَكُونَ﴾: «فأي وجه يصرفون عن عبادة الذي خلقهم، ويحرمون إصابة الحق في عبادته؟»(٤)، أو «كيف ينقلبون عن عبادته وينصرفون عنها حتى أشركوا به غيره رجاء شفاعتهم له؟»(٥)، أو «فكيف يصرفون عن عبادة الله، مع أن من علمت عظمته وجبت خدمته، ولا عظمة فوق عظمة خالق السموات والأرض، ولا حقارة فوق حقارة الجماد؟»(٢)، وهذا ما نقوله إن شركهم هو في توحيد الألوهية لا في توحيد الربوبية.

قلنا: أولاً: لم يخالفوه فقط بعبادتهم غير الله بل خالفوه أيضاً بنسبتهم الولد إليه تعالى، وبسبّهم إياه عندما تسب أصنامهم، وبإعجازهم إياه عن إحياء الموتى، وبنسبتهم التأثير لأصنامهم وللكواكب وغيرها كما بسطناه في مبحثٍ مطوّلٍ من الكتاب الكبير(٧).

<sup>(</sup>١) أنوار التنزيل وأسرار التأويل للبيضاوي (٤/ ١٩٩).

<sup>(</sup>٢) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور (١٤/٣٧٤).

<sup>(</sup>٣) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور (١٤/٣٧٤).

<sup>(</sup>٤) جامع البيان (٢٠/ ٦٦٣)، وانظر (١٨/ ٤٣٨)

<sup>(</sup>٥) الجامع لأحكام القرآن للإمام القرطبي (١٩) ٩٤).

<sup>(</sup>٦) مفاتيح الغيب للرازي (٢٥/ ٩٠).

<sup>(</sup>٧) وسيطبع هذا المبحث لاحقا في كتاب مستقل إن شاء الله كما سبق الإشارة إلى ذلك.

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السِّيدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّمَانِية



وفي ذلك يقول الطبري: «﴿إِلَّا وَهُم مُّشْرِكُونَ ﴾ في عبادتهم الأوثان والأصنام، واتخاذهم من دونه أربابًا، وزعمهم أنَّ له ولدًا، تعالى الله عما يقولون (أ). ولذا قال تعالى «﴿سُبْحَن اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ الله عما يصفه به هؤلاء المشركون من أن له ولداً، وعما قالوه من أن له شريكا، أو أن معه في القِدم إلها يُعبد تبارك وتعالى (٢). اه. أي أنهم عبدوها بعد أن اعتقدوا أنها آلهة قديمة مع الله!! كما نص الطبري عليه، وقد سبق التعليق عليه (٣).

وقال البقاعي: «﴿ فَأَنَّ يُؤْفِكُونَ ﴾ أي يقلبون عن وجوه الأمور إلى أقفائها من قالب ما كائناً من كان، فيدعون أن له شريكاً تارة بالولدية، وتارة بغيرها، مع ما رَكَز في فطرهم مما ثبت به أنه لا شريك له لأن له الخلق والأمر كله »(٤).

# ابن القيم يرد على الزعم بأن إنكارهم للبعث لا يقدح في إقرارهم بتوحيد الربوبية

إن ابن القيم قرَّر أن إنكار المشركين لليوم الآخر هو في الواقع إنكارٌ لوجود الله أصلاً، وأطال في بيان ذلك وكان مما قال: «فليس مع المكذبين بالقيامة إلا مجرد تكذيب الله ورسوله، وتعجيز قدرته، ونسبة علمه إلى القصور والقدح في حكمته، ولهذا يخبر الله سبحانه عمَّن أنكر ذلك بأنه كافر بربه جاحد له لم يقرّ برب العالمين فاطر السموات والأرض، كما قال تعالى:

<sup>(</sup>١) جامع البيان (١٦/٢٨٦).

<sup>(</sup>٢) جامع البيان (١٠١/١٧).

<sup>(</sup>٣) انظر (ص: ٣٥٠).

<sup>(</sup>٤) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور (١٧/ ٤٩٧).

﴿ وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبُ قَوْلُكُمُ ۚ أَءِذَا كُنَّا تُرَبًا أَءِنَا لَفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ ۚ أُوْلَيَهِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِرَبِّمٍ ۗ الرعد: ٥] (١). اهر.

وفي هذا رد على الشيخ عبد الرزاق البدر الذي قال بعد كلام طويل: «فالاستدلال بالنصوص المثبتة لإنكار المشركين للبعث والمعاد على أنَّهم ينكرون وجود الخالق الرازق خلطٌ بيِّنٌ، وغلطٌ ظاهرٌ، إذ لا تلازم بين إنكار البعث وإنكار الربوبية»(٢).

كذا قال، ويكفي في الرد عليه كلام ابن القيم السابق، ولا سيما أنه استدل بأن بآية «أإنا لفي خلق جديد أولئك الذين كفروا بربهم «لاحظ كيف جعلهم كافرين بالرب لكونهم منكرين للبعث فكيف يقال «إذ لا تلازم بين إنكار البعث وإنكار الربوبية»؟

وثمة آيات أخرى استدل بها ابن القيم في تتمة كلامه حيث قال: «وقال المؤمن للكافر الذي قال: ﴿وَمَا أَظُنُ السَّاعَةَ قَآبِمَةً ... [الكهف: ٣٦]؛ فقال له: ﴿ أَكَفَرْتَ بِاللَّذِى خَلَقَكَ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّىكَ رَجُلًا ﴾ [الكهف: ٣٧]، فمنكر المعاد كافر برب العالمين وإن زعم أنه مقر به» (٣).

فتأمل قوله تعالى ﴿ أَكَفَرْتَ بِاللّهِ لأنه أنكر البعث، فلا جرم أن ابن القيم قال «فمنكر المعاد كافر برب العالمين وإن زعم أنه مقر به»، تأمل كيف ألغى ابنُ القيم إقرارَه بالله ما دام أنه منكر للبعث والنشور والحساب يوم القيامة، فهل بعد هذا ستقولون أن المشركين موحدون في الربوبية؟! على الرغم من أن ابن القيم نص نصا كما ترى على أنهم منكرون لوجوده تعالى وإن زعموا أنهم أقروا به!!

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين عن رب العالمين لابن القيم (١/٢٦٧).

<sup>(</sup>٢) القول السديد في الرد على من أنكر تقسيم التوحيد (ص: ٧٧).

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقعين عن رب العالمين (٢/ ٢٦٧)، تحقيق مشهور.

#### الكافِهَ الشَّافِية لِنَة خِن اسْتِدْ لَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مْ » الثَّانِية



## سورة المؤمنون تدل على إشراكهم في الربوبية مع أنها دلت على إقرارهم بالله إن سئلوا

"فإن الإله الحق لا بد أن يكون خالقاً فاعلاً يوصِل إلى عابده النفع ويدفع عنه الضر، فلو كان معه سبحانه إله لكان له خلق وفعل، وحينئذ فلا يرضى شركة الإله الآخر معه، بل إن قدر على قهره وتفرده بالإلهية دونه فعل، وإن لم يقدر على ذلك انفرد بخلقه وذهب به... (وهذا) من أدل دليل على أن مدبره واحد»(٢).

فقوله تعالى «إذًا لذهب كل إله بما خلق...» جاء لبيان تفرده تعالى بالربوبية، مع أنه سبقها قوله تعالى «قل لمن الأرض...سيقولون لله» وهذا يؤكد أن قوله تعالى الأخير هذا ليس فيه دلالة على أنهم موحدون في الربوبية، وإلا لما أقام لهم الدليل على ما يقرون به!!

<sup>(</sup>١) فتح القدير للشوكاني (٣/ ٥٨٧).

<sup>(</sup>٢) مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة (ص: ١٨١).

ثانياً: على فرض أنهم خالفوا إقرارهم فقط بعبادتهم غير الله، فإن عبادتهم لغير الله هي بحد ذاتها نقض لتوحيد الربوبية، لأن «من صرف شيئاً من العبادة إلى غير الله فقد اتخذه إلها رباً»(۱) ، لذلك فإن «المشركين واقعون فيما هو قادح في توحيد الربوبية ومناقض له، وذلك بصرفهم العبادة لغير الله»(۲) ، وبالتالي فإن «إقرار المشركين بربوبية الله تعالى لا يعني أنهم محققون لمقتضاها، بل هم واقعون بما هو مناقض لذلك من عبادة غيره سبحانه ونسبة الولد إليه وتقديم آلهتهم فيما ينذرونه ويذبحونه ونحو ذلك»(۳).

ولذلك «لَمّا أنكروا توحيد الألوهية، كان إقرارهم بتوحيد الربوبية باطلًا» (٤)، لأن الشرك في الألوهية هو شرك في الربوبية وشرك في الأسماء والصفات، فهذه الأقسام الثلاثة للتوحيد «متلازمة من حيث الوجود، ومتلازمة من حيث الانتفاء، إذا وُجد توحيد الربوبية على وجه التمام تضمن وجود ماذا؟ توحيد الأسماء والصفات، واستلزم توحيد الألوهية. إذا وقع الشرك في توحيد الألوهية استلزم وقوع الشرك في النوعين الآخرين، فانتفت كلها (٥) الثلاث» (٢).

فتأمل يا أخي الكريم - هداني الله وإياك - هذا الكلام، بل هذا الاعتراف المهم من أحد السلفية وهو الشيخ أحمد الحازمي الذي أقر فيه

https://al-maktabaorg/book/31922/79

<sup>(</sup>١) صيانة الإنسان عن وسوسة الشيخ دحلان (ص: ٤٥٠).

<sup>(</sup>٢) شبهات المبتدعة في توحيد العبادة (ص: ٣٠٢).

<sup>(</sup>٣) شبهات المبتدعة في توحيد العبادة (ص: ٢٩٣-٢٩٤).

<sup>(</sup>٤) عقيدة التوحيد في القرآن الكريم للملكاوي (ص: ٢٦٥).

<sup>(</sup>٥) علق هنا بعض الإخوة الفضلاء بقوله: أظن أنه كان على الحازمي: فانتفت الثلاثُ كُلُّها، لأن أداة التوكيد تأتى بعد المؤكَّدِ، والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>٦) كتاب شرح القواعد الأربع لأحمد بن عمر الحازمي، انظر:

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السِّيدُلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّمَانِية



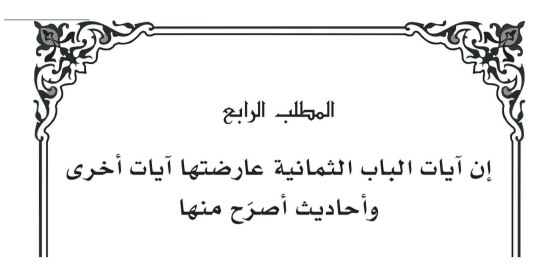
بتلازم أقسام التوحيد الثلاثة، وأن الشرك في أحدها هو شركٌ في كلها بل نقض لها كلها، وهذا أصلا ما كنا نقوله من أول الأمر وكنتم تنكرونه، وتجعلونه أم الطامات وهي أن «تعتقد القبورية أن الألوهية بعينها هي الربوبية»(١).

وحاصل ما سبق أن المشركين إن سلمنا أنهم أقروا بألسنتهم بتوحيد الربوبية فإنهم لم يذعنوا لذلك، بل نقضوا إقرارهم بأمور كثيرة سوى عبادتهم للأصنام كما سبق بيانه، وبالتالي فلا يصح القول بأنهم موحدون في الربوبية بعد أن نقضوه لاسيما بعد أن سلمتم أن مجرد عبادتهم للأصنام هو قدح في توحيد الربوبية، فما بالك إذا أضفنا النواقض الأخرى التي بلغت نيفاً وعشرين ناقضاً، كما بسطناه في مبحث مطول من كتابنا الكبير(٢)، فاطّلع عليه لزاما ان كنت طالباً للحق، وفقني الله وإياك.

**総 総 総** 

<sup>(</sup>١) جهود علماء الحنفية (١/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٢) وسيطبع هذا المبحث لاحقا في كتاب مستقل إن شاء الله.



فدلت آية الحج وحديث البخاري هذا على أن المشركين كانوا ينازعون في قول النبي وأصحابة «الله ربنا»، وأن «المشركين لم يقاتلوا المسلمين ويخرجوهم من ديارهم إلا لذلك»(٣)، ولو كانوا يؤمنون ويقولون «ربنا الله»

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٩٥).

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري (٤٥٣٧)، كتاب التفسير باب تفسير سورة المؤمن «غافر».

<sup>(</sup>٣) كلمة هادئة في بيان خطأ التقسيم الثلاثي للتوحيد للدكتور عمر عبد الله كامل (ص: ٢٧).

#### الكافِية الشَّافِية لِنَة خِن السِّدِدُلالِ ابْنِ تَمْمِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّم انتَ



لما أخرجوهم بسبب قولهم هذا، وهذا يعني أن المشركين أو على الأقل بعضهم إما أنهم ينكرون وجود الله أصلاً، وهذا يؤكد ما قلناه من أن آيات الباب الثمانية لا إقرار فيها منهم بالله، أو إن حدث هذا الإقرار منهم فقد كانوا مضطرين إليه، أو غير موقنين بسبب تقليدهم لآبائهم ونحو ذلك، وقد سبق بيان ذلك كله ولله الحمد.

فصرح خان أن سبب إخراج المشركين للرسول وأصحابه هو أن الرسول وأصحابه كانوا يقولون: ربنا الله وحده. وهذا يعني ببساطة أن المشركين ما كانوا يقولون «ربنا الله»، بل غاية ما عندهم أن الله رب من جملة أرباب كثيرة، كما أنه إله من جملة آلهة كما سبق بيانه (٣).

وبالتالي فأين ما زعمتم من أن المشركين كانوا يقرون ويقولون: <u>لا رب</u> ولا خالق إلا الله وحده؟!! كيف؟! وهم أخرجوا النبي وأصحابه ولهي لمجرد قولهم «ربنا الله» كما في الآية والحديث السابقين!! إن هذا كله يؤكد ما قلناه من أن آيات الباب الثمانية - ﴿وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ...﴾ - ليس فيها إقرار بأن الله

<sup>(</sup>١) انظر (ص: ٢٤٢).

<sup>(</sup>٢) فتح البيان في مقاصد القرآن (٩/٥٦) لصديق حسن خان، المكتبة العصرية، تحقيق الشيخ عبد الله الأنصاري.

<sup>(</sup>٣) انظر (ص: ٣٨).

ربهم فضلا عن أن يكون فيها إقرار منهم بأن الله وحده هو ربهم، وإلا لما أخرجوا المؤمنين لقولهم: ربنا الله، كما دل عليه الكتاب والسنة.

#### الخلاصة

والحاصل أن سؤالهم هنا في سورة «النمل» كسؤالهم في آيات سورة «المؤمنون»، فإذا اعتبرتم ما في سورة «المؤمنون» إقراراً من المشركين بتوحيد الربوبية، فمن باب أولى أن تعتبروا ما في سورة «النمل» إقراراً من المشركين بتوحيد الألوهية، لأنه لا يوجد في آية «المؤمنون» سؤال عن التوحيد أصلاً بخلاف سورة «النمل».

وإن قلتم لا تدل آيات سورة «النمل» على إقرارهم بتوحيد الألوهية، ولا على أنهم منكرون لتوحيد الربوبية: فمن باب أولى أن تقولوا أن آيات سورة «المؤمنون» لا دليل فيها على إقرار المشركين بتوحيد الربوبية، وذلك للسبب السابق نفسه. والله أعلم.

وبذلك نكون قد انتهينا - بفضل الله - من الفصل الرابع والأخير من هذا الكتاب، ونختم الآن بذكر خلاصة الفصول الأربعة السابقة، وبالله التوفيق.

#### الخاتمة

وبذلك أكون قد انتهيت من مناقشة دلالة آيات الباب الثمانية - كقوله: ﴿ وَلَيْنِ سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُم لَيَقُولُنَّ اللَّه ﴾ - على ما ادعاه ابن تيمية وأتباعه على أن المشركين كانوا موحدين في الربوبية، وقد بيَّنت من خلال أربعة فصول أن تلك الآيات لا دلالة فيها البتة على ذلك، وفيما خلاصة الفصول الأربعة:

الأول: إن استدلال ابن تيمية متوقف على ثبوت الفرق بين الإله والرب، ولكن قد أثبتنا بشكل مطول جدا – وذلك في كتابنا تنوير الرب الإله – أنهما مترادفان، أو على الأقل يأتي أحدهما بمعنى الآخر كما سلم السلفية أنفسهم بذلك في بعض الآيات والأحاديث، فبطل الاستدلال بتلك الآيات على أن المشركين موحدون في الربوبية دون الألوهية، لأن التفريق بين الربوبية والألوهية لم يثبت أصلا، وذلك لعدم ثبوت الفرق بين الأصل الذي اشتق منهما وهو كلمتا الرب والإله، فبطل ما بني على هذا التباين المزعوم، وهو نظرية تقسيم التوحيد إلى توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية، فهذه نظرية باطلة لبطلان ما بنيت عليه، فما بنى على باطل هو باطل أيضاً.

#### الكافية الشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُلالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



الثاني: على التسليم بأن مفهوم كلمتي الرب والإله متباينان لغة فإن تلك الآيات الثمانية ليس فيها إقرار محقق وإنما هو إقرار معلق على شروط؛ وهي أن يُسألوا عن الخالق ويتفكروا وينصفوا ويذعنوا فيقروا به تعالى، ولكنه لم يثبت أنهم سئلوا وبالتالي لم يقروا، كما بينا أنه ليس المقصود بالآيات سؤالهم فعلا، وإنما أتت الآيات لإقامة الحجة عليهم في وجود الله أولاً ثم في قدرته على البعث ثم في وحدانيته كما دل على ذلك سياق آيات سورة المؤمنون وغيرها من آيات الباب.

ثم عقدنا مبحثا ذكرنا فيه أمرين قد يقال إنهما يقومان مقام الإقرار بسطناهما في مطلبين؛ الأمر الأول: وهو سكوت المشركين عند تلاوة آيات الباب الثمانية، وبيّنا أن هذا لا يدل على رضاهم وإقرارهم بما دلت عليه تلك الآيات، وإلا لكانوا مقرين بالبعث والتوحيد في الألوهية وغيرهما من قضايا الإيمان لمجرد سكوتهم عند تلاوة الآيات التي تقرر التوحيد في الألوهية والبعث والنشور وغيرهما.

والأمر الثاني: إنّ الله يعلم أنهم سيُقرِّون لو سئلوا عن خالقهم، وأن هذا يدل على إيمانهم القلبي بالله. والجواب أن ما في قلوبهم هو - إن سُلم -

معرفة فطرية مبدئية، قد تتغير إذا انحرفت الفطرة بالشرك وغيره وهو فعلا ما حدث، ثم هم لم يذعنوا لهذه المعرفة القلبية بل فعلوا عكس ذلك فأنكروا الحساب والبعث فضلا عن شركهم وشكهم في وجود الله وربوبيته وعلمه وسمعه وإرادته وقدرته وحكمته، وبعضهم أنكر وجود الله أصلا بإقرار ابن تيمية.

ثم عقدت مطلبا ثالثاً بينت فيه أن آيات سورة المؤمنون ﴿ قُلُ لِّمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهَا ... كآيات سورة النمل ﴿ أَءِلَهُ مَّعَ ٱللَّهِ كلاهما ليس فيهما إقرار المشركين بالتوحيد لا في الربوبية ولا الألوهية، وأنه لو اعتبرنا أن ما في سورة المؤمنون إقرارٌ من المشركين بتوحيد الربوبية لاعتبرنا ما في سورة النمل إقرارا من المشركين بتوحيد الألوهية، وما هو جوابكم هنا هو جوابنا هناك.

الثالث: سلّمنا جدلا بأنهم أقروا بألسنتهم بأن الله خالق السموات والأرض ونحو ذلك، ولكن لا نسلم بأنهم وحّدوا الله في إقرارهم لا في الربوبية ولا في الألوهية، لأن التوحيد يجب أن يتضمن النفي والإثبات ونحو ذلك من أساليب الحصر والقصر والتوكيد، كما قرّرتم أنتم أنفسكم، ومعلوم أن آيات الباب ليس فيها أي من تلك الأساليب، ولذا قدّر ابن تيمية محذوفا وهو كلمة «وحده» في الآية! فصار المعنى عنده «ليقولن الله وحده»!! ومعلوم أن التقدير نوع من المجاز وهو باطل عنده، بل هو طاغوت عند تلميذه ابن القيم، فكيف لجؤوا له هنا؟!!!

الرابع: سلمنا جدلا أنهم أقروا نطقا بأن الله وحده هو خالق السماوات والأرض ونحو ذلك، ولكن هذا الإقرار لا يفيدهم لما يعتريه من أمور تفسده، ككونهم غير موقنين بل شاكين، أو مكرهين على الإقرار لأن الإقرار بالله هو ضرورة عقلية على قول ابن تيمية، أو غير مذعنين بل ناقضين له، بل

#### الكافِئة الشَّافِية لِنَقْضِ السِّدِلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



جاءت آيات تفيد أنهم منكرون لربوبية الله من أصلها فضلا عن إنكارهم لتوحيد الربوبية.

وبذلك يثبت أن آيات الباب الثمانية لا حجة فيها على أن المشركين كانوا موحدين في الربوبية، وقد بينت ذلك من خلال الوجوه الأربعة السابقة على طول هذا الكتاب، كل وجه بينته في فصل مستقل بحمد الله.

وفي الختام أسأل الله أن أكون قد وفقت في بيان ذلك كله وتوضيحه، وأن ينفع بهذا الكتاب العباد والبلاد، وأن ييسر طباعة ما بعده من الكتب والرسائل والأبحاث التي وعدت بها في مقدمة هذا الكتاب، إنه ولي ذلك والقادر عليه، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات وأصلي وأسلم على البشير النذير والسراج المنير سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وتابعيهم إلى يوم الدين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

#### فهرس الموضوعات

| 0  | غريط المستاد الكبير مهنا حمد المهنا حفظه الله                                                                  |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩  | لمقدمة                                                                                                         |
| ١. | الآيات الثمانية المقصودة                                                                                       |
| ١١ | ماذا أقصد بالكتاب الكبير في ثنايا هذا الكتاب ولِم لَم أطبعه دفعة واحدة؟                                        |
| ۱٤ | منهجي في هذا الكتاب                                                                                            |
| ۱٦ | شكر وتقديرشكر                                                                                                  |
| 19 | نمهید                                                                                                          |
|    |                                                                                                                |
|    | الفصل الأول                                                                                                    |
|    | ، ـــــ ، دون<br>إن استدلالكم بتلك الآيات متوقفً على صحة                                                       |
|    | بي مصحور بين الفظي الرب والإله<br>التباين بين لفظي الرب والإله                                                 |
|    |                                                                                                                |
|    | لا يسلَّم لكم أن الآية دالةٌ على أن المشركين موحدون في الربوبية سواء قلنا إن                                   |
| ۲۸ | الرب والإله مترادفان أم لا                                                                                     |
| ٣. | لا تُسمع دعواكم حتى تثبتوا التباين بين الألوهية والربوبية                                                      |
|    | آية ﴿إِذَا فِيلَ لَهُمْ لَا إِلَٰهَ إِلَّا ٱللَّهُ يَسْتَكُمْرُونَ﴾ تُبطل دعواكم وكذا آية ﴿أَجَعَلَ ٱلْآلِهَةَ |
| ۳۱ | إِلَهَا وَحِدًا ﴾                                                                                              |
| ٣٣ | دعوى أن الرب في آية «المؤمنون» لا يصلح أن يكون شاملاً للإله                                                    |

#### الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السَتِدْلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلَةُ وُمْ الثَّمَانِية



|    | نصوص العلماء على أن المشركين يؤمنون بوجود الله ولكن يشركون في ألوهيته         |
|----|-------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٦ | وربوبيته                                                                      |
| ٣٨ | نصوص ابن تيمية وأتباعه على شرك كفار قريش في الربوبية والألوهية معا            |
| ٤٠ | لو كانت آيات الباب تسأل عن الإله: فهل إقرارهم «بأنه الله» توحيدٌ في الألوهية؟ |
|    | لا تعارض بين آيات إقرار المشركين بالله وبين الآيات التي دلت على رفضهم         |
| ٤١ | للتوحيد                                                                       |
| 23 | لا يستبعد تناقض المشركين في عقائدهم كما أشارت آيات الباب نفسها                |

#### الفصل الثاني ليس في آيات الباب الثمانية إقرارٌ محقَّق وإنما إقرارٌ مستقبليٌّ معلَّقٌ على شروط

| ٤٦  | لمبحث الأول: إن إقرارهم هو إقرارٌ مستقبليٌّ وليس إقراراً ماضياً أو حاضراً |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|
| ٤٧  | ثلاثة أمورٍ تؤيد أنهم أن إقرارهم بالله أمرٌ مستقبلي                       |
| ٤٩  | لمطلب الأول: ثمة آيات في الباب ليس فيها جواب منهم حين سئلوا عن الخالق     |
| ۰۰  | أولاً: آيات فيها أمرٌ بالسؤال عن الخالق ثم أمرٌ بالجواب بأنه الله         |
| ٥١  | قيل: لم يذكر جواب المشركين في الآيات الخمسة لأنه لا جواب لهم سواه         |
| ۲٥  | بيان أنه لم يذكر جواب المشركين عن الخالق في الآيات الخمسة لترددهم .       |
| ٥٨  | حاصل أقوال المفسرين للآيات الخمسة                                         |
| ٥٩  | فكأنهم كانوا يقرُّون بألسنتهم مرَّة ومرَّةً كانوا يتلعثمون عناداً         |
| ٥ ٩ | قول ابن تيمية أن من العرب من كان «من المرتابين في الصانع أو الجاحدين له»  |
| ٦.  | دعوى أنهم أحجموا عن الإقرار في الربوبية لئلا يلزمهم توحيد الألوهية        |
| 77  | ثانياً: آياتٌ فيها أمرٌ من الله لرسوله أن يسأل عن الخالق، ولا جواب فيها!  |
| ٦٤  | ثالثاً: آيات يسأل تعالى عن الخالق ولا جواب فيها                           |

|    | الجواب عن قول ابن التمجيد في حاشيته على البيضاوي «إنَّ الكفرة المشركين              |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۲ | متفقون على أن أصنامهم عاجزة»                                                        |
|    | أربعة احتمالاتِ في جواب المشركين عن آية «فاطر» ﴿هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ···﴾ |
| ٧٠ | ﴿ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوِّ ﴾                                                         |
| ٧١ | آية «فاطر» تدحض زعمكم بأن القرآن أقرهم بالربوبية ليقروا بالألوهية                   |
| ٧٢ | رابعاً: آيات تسأل: هل ثمة إله أو رب معه؟ ولا جواب فيها                              |
|    | الخلاصة المستفادة من الآيات التي فيها السؤال عن الخالق ولا جواب فيها من             |
| ۷۳ | المشركين                                                                            |
|    | احتجاج ابن تيمية على نظريته بالآيات التي لا جواب فيها من المشركين عن                |
| ۷٥ | الخالق                                                                              |
|    | احتجاج الشيخ البدر تبعاً للشنقيطي بتلك الآيات على توحيد المشركين في                 |
| ٧٦ | الربوبية                                                                            |
|    | استدلال الألباني بتلك الآيات - التي لا جواب فيها عن الخالق - على توحيد              |
| ٧٩ | المشركين في الربوبية!                                                               |
| ۸٠ | الناس أجمعين مقرون بتوحيد الربوبية عند ابن تيمية مستدلاً بآية الميثاق والفطرة       |
|    | لو قال تعالى: «ولئن سألتهم من خلقهم ليقولون اللات والعزى»، لما تغيرت                |
| ۸۱ | نظرية ابن تيمية!!                                                                   |
|    | فرعون والنمرود والنصاري موحدون الربوبيةعند ابن تيمية مع تصريحهم بخلاف               |
| ۸۱ | ذلك!!                                                                               |
|    | عبَّاد الأصنام موحدون في الربوبية عند ابن تيمية، كما أنهم موحدون في الألوهية        |
| ٨٤ | عند ابن عربي!                                                                       |
| ۸٥ | اضطراب ابن تيمية في شأن فرعون                                                       |
| ۸۸ | لمطلب الثاني: الآيات التي تفيد أنهم قالوا مقالاتٍ شنيعة في الله وصفاته العلية .     |
| ۸۹ | اعتقاد المشركين أن أصنامهم ندٌّ لله تنصرهم وتعزهم وتضر رسله                         |
| ۹١ | شكُّهم في قدرته تعالى ولذا أنكروا البعث                                             |
| 97 | سُکُّهم فی عموم سمعه تعالی                                                          |

#### الكَافِيَة الشَّافِيَة لِنَةَ خِر السِّتِدُلَالِ ابْنِ تَمْرِيّة بِأَيَاتِ «وَلَمْنِ سَأَلْتُهُ مُه الثَّمَانِية



| 93  | شكهم في علمه تعالى                                                                             |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 93  | شكهم في وجوده تعالى                                                                            |
| 9 8 | إنكار بعض العرب لوجود الله                                                                     |
| 90  | إساءتهم الظن بربهم وشكهم في حكمته                                                              |
| 97  | خلاصة لأقوال المشركين الشنيعة في حق الله                                                       |
| 97  | نصٌّ للحفيد النجدي يكفي لوحده أن ينسف دعوى توحيدهم في الربوبية                                 |
|     | ابن تيمية يغض النظر عن أقوال المشركين الشنيعة في حقه تعالى ويركز على ما لم                     |
| 9.8 | يقولوه                                                                                         |
| 99  | صنیع ابن تیمیة هذا باطل من وجوه                                                                |
|     | المطلب الثالث: حمل آيات الباب الثمانية على الإيمان الفطري بالصانع عند بعض                      |
| 1.7 | العلماء                                                                                        |
| ۱۰۸ | نص ابن الهمام أن الإقرار بالله في الفِطر                                                       |
| ١٠٩ | ابن الهمام لا يفرق بين الربوبية والألوهية                                                      |
| ۱۱۲ | خلاصة الوجه الأول                                                                              |
| ۱۱۳ | لمبحث الثاني: إن إقرارهم هو إقرارٌ معلّق على شروط                                              |
| ۱۱٤ | الشرط الأول: توجيه السؤال إليهم عن الخالق                                                      |
| ۱۱٤ | المطلب الأول الدليل على هذا الشرط من آيات الباب الثمانية                                       |
|     | نماذج من أسلوب الشرط في القرآن وأنه لو فهم على طريقة ابن تيمية لنتج معنا                       |
| ۱۱۷ |                                                                                                |
| ۱۱۸ | قول البهاء السبكي أن آية ﴿وَلَهِن سَأَلْتُهُم﴾ شرطية مستقبلة المعنى                            |
| 119 | كونهم لا يقرون بالله إلا إن سئلوا عنه دليلٌ على أنهم لا يقرون به ابتداء                        |
| ١٢٠ | دعوى أن المشركين يقرون بالله ولو لم يُسألوا عنه                                                |
|     | دعوى أن المشركين مستحضرون دائما للجواب بأن خالقهم هو الله                                      |
|     | الكلام عن آية ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُكَ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ ﴾ وعلاقتها |
| ۱۲۲ | بآبات اللهانية                                                                                 |

فهرس الموضوعات

| ۱۲۳ | سؤالهم عن الخالق يدل على تشككهم فيه                                                    |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------|
| 170 | الجواب على قياس إقرار المشركين على إقرار المنافقين                                     |
|     | السين وسوف تتكلم عن المستقبل دون أن تدل على الحاضر والماضي نفياً أو                    |
| ١٢٧ | إثباتا                                                                                 |
| ۱۳۰ | المطلب الثاني: بيان أن شرط سؤالهم عن الخالق لم يتحقق                                   |
| ۱۳۱ | المرصد الأول: إن آيات الباب نفسها أشارت إلى أن هذا الشرط مشكوك في وقوعه                |
| ۱۳۱ | خلط ابن تيمية بين «إذ» وبين «إن» الشرطية                                               |
| ۱۳۳ | دلالة «إن» في الآية على أن سؤالهم عن الخالق أمر مشكوكٌ فيه                             |
| ١٣٤ | إنكار الزمخشري على من يخلط بين إن وإذا في الاستعمال                                    |
| ١٣٥ | «إِنْ» تجزم اللفظ دون المعنى بخلاف إذا                                                 |
| ۱۳٦ | الأصل في «إن» أن تدخل على المشكوك في تحققه عند القزويني                                |
|     | «إن» لمطلق الربط سواء كان ما دخلت عليه مشكوكاً أم لا، عند المحشين على                  |
| ۱۳۷ | الفروق للقرافي                                                                         |
| 139 | حاصل الوجه الثاني في الجواب عن آيات الباب الثمانية                                     |
| ۱٤٠ | الاعتراض الأول: إن النبي لا بد أن يكون سألهم لأنه مأمورٌ بذلك                          |
| ١٤١ | الحكمة في تصدير الآيات بـ ﴿قُلُ ﴾ هو لتشريف الأمة                                      |
|     | ثمة آیات صُدرت بـ﴿قُلُ﴾ وأخرى بنفس المضمون لم تصدر بذلك والكل مأمور                    |
| 121 | بتبليغه                                                                                |
| 184 | يستحيل أن يقول النبي للناس: ﴿يَعِبَادِىَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاَ﴾ كما هو ظاهر بعض الآيات |
| ١٤٤ | لا يراد بنحو قوله ﴿قُلُ مَن رَّبُّۥ٠٠﴾ أن يسألهم وإنما أن يبلغهم بها                   |
|     | سؤال النبي إياهم عن الخالق يخالف نظريتكم في أن الرسل لم تبعث بتوحيد                    |
| 120 | الربوبية                                                                               |
| 180 | بطلان زعم التدرج بهم من توحيد الربوبية إلى الألوهية                                    |
|     | هل ستعتبرون آية ﴿قُلِ ٱللَّهُ يُنَجِّيكُم﴾ تدرجاً بالنبي من توحيد الربوبية إلى توحيد   |
| ۱٤۸ | الألوهية؟!!!                                                                           |

## الكافِية الشَّافِية لِنَقْضِ السِّيدَلَالِ ابْنِ تَمْيَة بِأَيَّاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُه الثَّالِية



| ١٥٠   | المقصود بآيات الباب الثمانية إثبات التوحيد والرسالة والبعث               |
|-------|--------------------------------------------------------------------------|
| ١٥٠   | سياق آيات سورة المؤمنون كان لإثبات البعث                                 |
| ۲٥٢   | دعوى أن القرآن يثبت توحيد الألوهية عن طريق إثبات توحيد الربوبية          |
| ١٥٦   | خلاصة الاعتراض الأول                                                     |
| ۱٥٧   | الجواب عن قول التفتازاني أن السؤال في آيات الباب الثمانية محقق           |
| ۱٥٨   | الاعتراض الثاني: إن الآية دلت على إيمانهم القلبي بالله على أقل تقدير     |
| 109   | الإيمان القلبي لا يكفي ما لم يقترن بالإقرار باللسان                      |
|       | اختيار ابن تيمية لقول الجهمية في الإيمان حين جعل المشركين موحدين في      |
| ۱٦٤   | الربوبية                                                                 |
| ١٦٥   | لو طردنا مذهب ابن تيمية لكان المشركون موحدين في الألوهية أيضاً           |
| 177   | حاصل الاعتراض الثاني والجواب عنه                                         |
| 177   | المرصد الثاني: المقصود بآيات الباب إثبات الخالق والبعث ونحوه لا سؤالهم   |
| 179   | الشرط الثاني: أن يتفكروا في أدلة وجود الله ثم يذعنوا لها                 |
| 179   | المطلب الأول: الدليل على هذا الشرط                                       |
| 179   | الاعتراض من ثلاثة وجوه على تلك الشروط                                    |
|       | المرصد الأول: دعوى أن المشركين سيقرون بالله بدون هذه الشروط وهي: التفكر، |
| ۱۷۱   | والإنصاف، والإذعان                                                       |
| 1 🗸 1 | أولاً: في دلالة آيات الباب على هذه الشروط                                |
| ۱۷۳   | الجواب عن قول الرازي «قوله: إن كنتم تعلمون لا ينفي علمهم بذلك»           |
| ۱۷٥   | السؤال عن الخالق يحتمل عدة أجوبة يتعين الصواب منها بالعقل                |
| ۱۷٦   | نصوص العلماء في أن التفكير هو الذي سيقود المشركين إلى الإقرار بالخالق .  |
| ۱۸۱   | خلاصة أقول العلماء في وجوب تفكر المشركين لكي يقروا بالله                 |
|       | نص ابن تيمية في أن الإقرار بالخالق متوقف على إعمال العقل وإلا قد يقع في  |
|       | الجحود حتى للضروريات                                                     |
| ۱۸۲   | نصوص ابن تيمية في إنكار بعض الناس للضروريات                              |

فهرس الموضوعات

| ۱۸٤ | نص ابن القيم على الدليل العقلي على وجوده تعالى في سورة «الطور»              |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|
| ۱۸٥ | نص ابن الهمام على اضطرار الخلق للإقرار به تعالى إذا تفكروا                  |
|     | نص بعض السلفية على أن الله دلَّل على وجوده بحجةٍ لا بد للعقول السليمة من    |
| ۱۸٥ | الإقرار بها                                                                 |
|     | المرصد الثاني: الجواب عن قولهم: بأن الإقرار بالله ضروريٌ لا يحتاج إلى إعمال |
| ۱۸۷ | العقل                                                                       |
|     | الجواب عن نصوص المفسرين في أن معرفته تعالى ضرورية غير متوقفة على            |
| ۱۸۸ | الشروط التي ذكرتم                                                           |
| 191 | إن كان الإقرار بالخالق أمراً ضرورياً فهذا يدل على أنهم كانوا مضطرين         |
| 197 | قول الألوسي بأن إقرارهم نُزِّل منزلة العدم لعدم إذعانهم للله                |
|     | خلاصة الشروط الثلاثة لإقرارهم بالله وهي سؤالهم عن الخالق وتفكرهم            |
| ۱۹۳ | وإذعانهم وأنها لم تتحقق                                                     |
| 190 |                                                                             |
|     | المطلب الثاني: بيان أن هذا الشرط (وهو أن يعملوا عقولهم وينصفوا ويذعنوا) غير |
| 197 | متحقق                                                                       |
| 197 | المشركون لا يعملون عقلوهم لأنهم مقلدون                                      |
| ۱۹۸ | ختمت بعض آیات الباب بكونهم متناقضین وأنهم لا یعلمون ولا یعقلون              |
|     | وُصفوا بأنهم بهائم لتقليدهم ولكونهم يعبدون ما يصنعونه ويستحسنونه ثم         |
| 199 | ربما أكلوه!                                                                 |
| ۲٠١ | بيان أنهم لم يذعنوا وإلا لوحدوه في الألوهية ولآمنوا بالنبي لعلمهم بصدقه     |
|     | بعض آیات الباب دلت علی أن المشركین كان عندهم معرفة بالله ولكن لم تقترن      |
| ۲۰۲ | بالإذعان                                                                    |
|     | خلاصة وتعقيب على الشيخ حبنكة في تفريقه بين آيات الباب التي جاءت بصيغة       |
| ۲۰٤ | المستقبل ويبن غيرها:                                                        |

## الكَافِهَ الشَّافِيَة لِنَةَ خِل السِّتِدُلالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ «وَلَاثِنَ سَأَلْتُهُ مُه الثَّمَانِية



| ۲.٧   | مبحث الثالث: ما قد يقوم مقام إقرار المشركين بالله                                     |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------|
|       | لمطلب الأول: سكوت المشركين عند تلاوة آيات الباب الثمانية وهذا يدل على                 |
| ۲۰۸   | رضاهم بما دلت عليه تلك الآيات                                                         |
| ۲٠۸   | سكوت المشركين ليس إقرارا بالله                                                        |
| 7 • 9 | لو كان السكوت إقرارا لكانوا مقرين بتوحيد الألوهية وبالبعث                             |
|       | مطلب الثاني: دعوى أن الله يعلم أنهم سيُقرِّون لو سئلوا عن خالقهم وهذا يدل             |
| 711   | على إيمانهم القلبي بالله                                                              |
|       | لمطلب الثالث: آيات سورة المؤمنون كآيات سورة النمل ليس فيهما إقرار المشركين            |
| ۲۱۳   | بالتوحيد لا في الربوبية ولا الألوهية                                                  |
|       | هل صحيح أن قوله ﴿ أَوَكَهُ مَّعَ ٱللَّهِ ﴾ هو من قبيل الاستدلال عليهم بتوحيد الربوبية |
| 317   | على توحيد الألوهية؟                                                                   |
|       | دعوى ابن تيمية أنه تعالى أنكر عليهم عبادتهم غيره تعالى مع إقرارهم بأنه لا إله         |
| 717   | آخر فعل ذلك                                                                           |
| 717   | بسط قولَي المفسرين في معنى ﴿أُولَكُ مَّعَ ٱللَّهِ ﴾                                   |
| 719   | الاستفهام في ﴿ أَولَكُ مُّعَ ٱللَّهِ ﴾ إنكاري ولكن ليس بالمعنى الذي زعمه ابن تيمية    |
|       | نصوص المفسرين في أن الاستفهام إنكاري في ﴿ أَولُهُ مَّعَ ٱللَّهِ ﴾ أي: لا إله معه      |
| 177   | يعبد                                                                                  |
| 777   | نصوص المفسرين في أن الاستفهام إنكاري على معنى أإله مع الله فعل ذلك؟! .                |
| 777   | أربعة احتمالات لمعنى الاستفهام في آية ﴿أَوْلَهُ مَّعَ اللَّهِ ﴾                       |
| 377   | معنى السؤال التقريري لا ينطبق على قوله ﴿أَوِكُهُ مَّعَ ٱللَّهِ ﴾ كما زعم ابن تيمية    |
|       | قوله: ﴿قُلُّ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ﴾ أي على وجود خالق معه لا على وجود معبود           |
|       |                                                                                       |
| 779   | بعض نصوص السلفية في أن المعبود بحق هو الخالق                                          |
| ۲۳.   | لا يجوز أن يكون المراد «أمبعود معه؟»                                                  |
| ۲۳۲   | اختيار الطبري وغيره أن المعنى: أإلهٌ مع الله خلق ذلك                                  |
| ۲۳۳   | المعنى السابق لآيات «النمل» لا يتناقض مع آيات الباب الثمانية                          |

#### الفصل الثالث لا يوجد في آيات الباب الثمانية.. أي صيغةٍ للتوحيد

| ۲۳۷         | من سئل عن إلهه فقال: هو الله هل تشهدون له بتوحيد الألوهية                  |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------|
|             | لولا تبرع ابن تيمية بكلمة «وحده» لما كانت نظريته في تقسيم التوحيد من       |
| ۲۳۸         | أصلها                                                                      |
| ۲۳۹         | ابن تيمية ورِهان اثنين على ما في جيب ثالث قبل التبرع!!                     |
| 7           | سرد الآيات الثمانية وبيان أنه لا إقرار للمشركين بالتوحيد فيها              |
|             | المطلب الأول: مصادرة السلفية على المطلوب في تقديرهم لكلمة «وحده»           |
| ۲0٠         | ونحوها في آيات الباب!                                                      |
|             | المرصد الأول: تناقض السلفية في إنكار المجاز ثم اللجوء إليه في آيات الباب   |
| 701         | الثمانية                                                                   |
| <b>700</b>  | المرصد الثاني: مخالفة مجازهم وتقديرهم لكلمة «وحده» لستِّ آياتٍ من القرآن!! |
|             | دعوى أن الآيات الست هو في رفض المشركين لتوحيد العبادة لا لتوحيد الربوبية   |
| 707         | الذي أقروا به في آيات الباب الثمانية                                       |
| Y0X         | آیات أخری تدل علی شرکهم بالربوبیة بل علی کفرهم بها                         |
|             | المطلب الثاني: دعوى أن كلمة «وحده» مفهومةٌ من السياق فلا حاجة أن ينطق      |
| 771         | بها المشركون                                                               |
| 774         | المرصد الأول: أنه لا بد من كلمة «وحده» في توحيد الربوبية                   |
| 778         | الموضع الأول: حين عرفوا التوحيد لغةً                                       |
| 777         | خلاصة التعريفات اللغوية للتوحيد وأنها لا تنطبق على إقرار المشركين          |
| <b>77</b> A | الموضع الثاني: حين عرَّفوا التوحيد شرعاً                                   |
| <b>TV1</b>  | -<br>خلاصة التعاريف الشرعية للتوحيد وأنها لا تنطبق على إقرار المشركين      |

#### الكَافِيَة الشَّافِيَة لِنَقْضِ السِّتِذَلَالِ ابْنِ تَمْتِيَة بِآيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ» الثَّانِيَة



| 777                    | الموضع الثالث: حين قسَّموا التوحيد                                                                                                                                                                                                       |
|------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 274                    | الموضع الرابع: حين نسبوا إلى المشركين كلمة «وحده» ونحوها                                                                                                                                                                                 |
| 204                    | الموضع الخامس: حين استدلوا بآيات الباب الثمانية                                                                                                                                                                                          |
| 277                    | تعقيب على المواضع الخمسة وأنها تنقض نسبة التوحيد للمشركين                                                                                                                                                                                |
| 200                    | بطلان تقديرالسلفية لكلمة «وحده» أو نحوها في آيات الباب                                                                                                                                                                                   |
| 777                    | اشتراط السلفية النفي والإثبات في التوحيد وهو غير متوفر عند المشركين                                                                                                                                                                      |
| 247                    | الجواب عن اعتراض أن النفي والإثباب مشترط في توحيد الألوهية دون الربوبية                                                                                                                                                                  |
|                        | نص ابن تيمية على أن توحيد الربوبية لا بد فيه من نفي وإثبات وهو ما لا وجود                                                                                                                                                                |
| ۲۸۰                    | له في آيات الباب الباب الباب الباب الم                                                                                                                                                                                                   |
| 7.4.7                  | المرصد الثاني: بيان أن كلمة «وحده» أو نحوها ضرورية لقطع احتمال الشركة .                                                                                                                                                                  |
| 475                    | ذكر الشيء لا ينفي ما عداه                                                                                                                                                                                                                |
| 440                    | الإثبات المجرَّد قد يتطرق إليه الاحتمال                                                                                                                                                                                                  |
|                        | المرصد الثالث: الجواب عن قول دمشقية بأنهم حين سئلوا «لم يقولوا: أصنامنا                                                                                                                                                                  |
| ۲۸۲                    | هي الخالقة»                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>Y</b>               | الوجه الأول: أن المشركين لم يقولوا شيئًا أصلاً                                                                                                                                                                                           |
| 444                    | الوجه الثاني: أن هذا معارَض بأنهم لم يقولوا أيضا: الله وحده هو الخالق                                                                                                                                                                    |
| 711                    | الجواب عن الاحتجاج بمفهوم اللقب على أن المشركين موحدون في الربوبية .                                                                                                                                                                     |
|                        |                                                                                                                                                                                                                                          |
|                        | الله أثبت لنفسه الملك، ثم نفى عنه الشريك، وهذا يؤكد أن الإثبات المجرد                                                                                                                                                                    |
| 797                    | لا يعني التوحيد لا يعني التوحيد                                                                                                                                                                                                          |
| 797<br>797             | ·                                                                                                                                                                                                                                        |
| 797<br>790             | لا يعني التوحيد الوجه التوليد الله هو الخالق على وجه التغليب الوجه الثالث: يحتمل أنهم قالوا الله هو الخالق على وجه التغليب التغليب                                                                                                       |
| 797<br>790<br>7        | لا يعني التوحيد الوجه الثالث: يحتمل أنهم قالوا الله هو الخالق على وجه التغليب الكلام عن باب التغليب عكس التغليب والاكتفاء نحو: ﴿يَغْرُجُ مِنْهُمَا ٱللَّوْلُوُ وَٱلْمَرْحَاكُ ﷺ                                                          |
| 797<br>790<br>7.,      | لا يعني التوحيد الوجه الثالث: يحتمل أنهم قالوا الله هو الخالق على وجه التغليب الكلام عن باب التغليب عكس التغليب والاكتفاء نحو: ﴿يَغَرُّحُ مِنْهُمَا اللَّوْلُوُ وَالْمَرْجَانُ ﴿ ﴾                                                       |
| 797<br>790<br>7.,      | لا يعني التوحيد الوجه الثالث: يحتمل أنهم قالوا الله هو الخالق على وجه التغليب الكلام عن باب التغليب عكس التغليب والاكتفاء نحو: ﴿يَغْرُجُ مِنْهُمَا ٱللَّوْلُوُ وَٱلْمَرْحَاكُ ﷺ                                                          |
| 797<br>790<br>7<br>7.7 | لا يعني التوحيد الوجه الثالث: يحتمل أنهم قالوا الله هو الخالق على وجه التغليب الكلام عن باب التغليب عكس التغليب والاكتفاء نحو: ﴿يَغَرُّحُ مِنْهُمَا ٱللَّوْلُوُ وَٱلْمَرْجَاتُ ﴿ ﴾ خلاصة التغليب، ومحل الشاهد منه في آيات الباب الثمانية |

فهرس الموضوعات

| ۳۰۸ | المطلب الثالث: في تقدير بعض المفسرين لكلمة «وحده» في آيات الباب الثمانية |
|-----|--------------------------------------------------------------------------|
| ۳۰۸ | أولاً: ما رُويَ عن ابن عباس                                              |
| ٣٠٩ | ثانياً: قول مقاتل بن سليمان                                              |
| ٣١. | ثالثاً: نص الطبري                                                        |
| ۳۱. | رابعاً: قول الواحدي                                                      |
| ۳۱۱ | خامساً: قول الفخر الرازي                                                 |
| ۳۱۱ | سادساً: قول أبي جعفر الغرناطي                                            |
| ۳۱۲ | سابعاً: قول النسفي                                                       |
| ۳۱۲ | ثامناً: قول ابن كثير                                                     |
| 418 | تاسعاً: نص البقاعي                                                       |
| ۴۱٤ | عاشراً: قول أبي السعود                                                   |
| ٣١٥ | حادي عشر: قول السيالكوتي                                                 |
| ٣١٥ | اثنا عشر: قال جواد علي:                                                  |
| ۲۱٦ | أولاً: الجواب الإجمالي عن تلك النصوص                                     |
| ٣١٧ | تنظير السلفية لوجوب اتباع فهم السلف وتنكبهم عن ذلك هنا                   |
|     | كلمة «وحده» لا نجدها في تفسير آيات الباب الثمانية عند أهل التفسير        |
| ٣٢٠ | بالمأثور، ومعظم المفسرين بالرأي                                          |
| ٣٢٠ | نصوص المفسرين بالمأثور لآيات الباب الثمانية                              |
|     | نصوص ابن تيمية في أن المشركين يعرفون الله، دون أن يتعرض لكونهم موحدين    |
| ۲۲٦ | في الربوبية                                                              |
|     | ثانياً: الجواب التفصيلي عن تقدير بعض السلف لكلمة «وحده» ونحوها في آيات   |
| *** | الباب:                                                                   |
|     | قول المهاجرين والأنصار في ردهم على المشركين: «ربنا الله وحده لا شريك     |
| 177 | له» يبطل تقسيم التوحيد                                                   |

#### الكَافِهَ قَالشَّافِية لِنَقْضِ السَيِدُ لَالِ ابْنِ تَمْرِيّة بِأَيَاتِ «وَلَئِنْ سَأَلَةٌ وُمْ الثَّمَانِية



|            | الجواب عن باقي نصوص المفسرين والعلماء الذين قدَّروا كلمة وحده في آيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٣٣        | الباب الباب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 44.5       | إنصاف علمائنا مع خصومهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 440        | أولاً: تقدير ابن تيمية لكلمة وحده يخالف مذهبه في إنكار المجاز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|            | إفراط السلفية وتشددهم في شروط شهادة التوحيد مع المسلمين وتفريطهم فيها مع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣٣٧        | المشركين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣٣٨        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|            | أنتم لم تشترطوا على المشركين حتى التلفظ بالتوحيد في الربوبية وإنما تبرعتم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 451        | لهم بذلك أن أن تا أن تا أن تا أن تا أن أن تا أن |
| <b>451</b> | المشركون أولى بأن يقال فيهم أنهم كالحمار يحمل أسفارا لعدم فقههم بتوحيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|            | الربوبية الذي أقروا به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 757        | كيف تشددتم في شروط التوحيد مع المسلمين دون المشركين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۳٤٣        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|            | هل تعريف توحيد الربوبية الذي وضعتموه متحقق في المشركين وفي آيات الباب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 450        | التي تستدلون بها؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٣٤٦        | هدف ابن تيمية من تبرعه للمشركين بالتوحيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 34         | ثانياً: الجواب المفصل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 489        | قول الطبري عن المشركين: «إنكارًا منهم أن يكون لهم ربٌّ يفنيهم ويهلكهم» .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | قول الطبري: تعالى الله عما قالوه من أن له شريكا، أو أن معه في القِدم إلها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٣0٠        | يُعبد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣٥١        | تناقض السلفية في مجاهد والطبري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|            | عِلمُ المشركين بأنه الرب الواحد لا يستلزم إقرارهم بذلك كأهل الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 807        | الذين يعلمون صدق النبي ولم يؤمنوا به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٣٥٨        | قول الله عن المشركين وعن أهل الكتاب أنهم قوم لا يؤمنون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 409        | لا بد من الإذعان في الإيمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

|     | نص ابن تيمية وابن القيم على أن المشركين كانوا يعلمون أنه لا إله إلا الله محمد             |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| 409 | رسول الله                                                                                 |
| ٣٦. | نص ابن القيم على أن المشركين كانوا يعلمون بطلان شركهم                                     |
| ۲۲۱ | تصريح الطبري بأن المشركين يعلمون أنه لا إله ولا رب إلا الله                               |
| ۲٦١ | مجاهد يجهل العقيدة الوثنية للعرب في الجاهلية عند المعلمي                                  |
| ٣٦٣ | تناقض السلفية في أخذهم بقول مجاهد في الاستواء وغيره                                       |
| ٣٦٦ | قول ابن كثير عن المشركين «كيف تجحدون وجوده أو تعبدون معه غيره»                            |
|     | الجواب عن قول أبي السعود «بإشراكهم به تعالى في العبادة ما يعترفون بعدم                    |
| ٣٧٨ | مشاركته له تعالى»                                                                         |
| ٣٨٢ | خلاصة                                                                                     |
| ۳۸٤ | المطلب الرابع: دعوى أن آيات الباب الثمانية تدل على التوحيد بالمفهوم لا المنطوق            |
| ۳۸٦ | المرصد الأول: دعوى «أنهم لم يقولوا أصنامنا خالقة مع الله»                                 |
| ۳۸٦ | الجواب عن قول الماتريدي: «تعلمون أن الله هو فطرنا وخلقنا لا الأصنام»                      |
| ۳۸۹ | المرصد الثاني: دعوى أن «لام» ﴿سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ﴾ هي للاختصاص والحصر                   |
| ۳۸۹ | الخلاف الأول: في الفرق بين لام الاختصاص ولام الاستحقاق                                    |
| ۳۹۳ | الخلاف الثاني: في إفادة الاختصاص للحصر                                                    |
| 490 | الخلاف الثالث: في الحمدلة                                                                 |
| ٤٠٢ | خلاصة الخلاف في لام الجر التي في الحمدلة                                                  |
|     | خلاصة الاختلافات في الحمدلة ودعوى الحصر فيها وفي قوله ﴿سَيَقُولُونَ                       |
| ٤٠٥ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                     |
| ٤٠٧ | المرصد الثالث: الجواب عن استدلالهم بآية ﴿ قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلَكُونَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾     |
|     | إقرار بعض التيمية بأن آية ﴿ لَذَهَبَ كُلُّ إِلَكِمٍ بِمَا خَلَقَ﴾ دالةٌ على وجود الشرك في |
| ٤١٠ | الربوبية ولذا أبطلته                                                                      |
|     | كلامٌ نفيسٌ للطبري والسمعاني وابن القيم في تفسير آية ﴿إِذَا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَامٍ بِمَا |
| ٤١٠ | خُلُقُ ﴾                                                                                  |

#### الكَافِية الشَّافِية لِنَة خِ لِاسْتِ ذَلَالِ ابْنِ تَمْتِية بِأَيَاتِ « وَلَئِنْ سَأَلْتُهُ مُ » الثَّمَانِية



#### الفصل الرابع إقرار المشركين بالخالق هو إقرار لساني منقوض

|     | الإيمان لا بد فيه من الإقرار اللساني مع الإذعان القلبي وهو مفتقدٌ عند    |
|-----|--------------------------------------------------------------------------|
| ٤١٣ | المشركين                                                                 |
| ٤١٥ | لمطلب الأول: المشركون ليسوا موقنين بل شاكين بما أقروا به                 |
| ٤١٦ | نصوص العلماء في أن المشركين غير موقنين                                   |
| 173 | إنكار المشركين لبعثة الرسل عليهم السلام                                  |
| 273 | ابن تيمية يبين أن إيمان المشركين كان تقليداً لآبائهم                     |
| 878 | الخلاف في صحة إيمان المقلد وهل يدخل فيه إيمان المشركين؟                  |
|     | لمطلب الثاني: كونهم قد اضطرتهم الحجة إلى الإقرار فكأنهم صاروا مكرَهين    |
| 573 | فيه                                                                      |
| ٤٣٠ | يقرون به تعالى بألسنتهم إذا سألتَهم عند ظهور الحجج القاطعات عليهم        |
| ٤٣٢ | قول البيضاوي: العقل الصريح قد اضطرهم بأدنى نظر إلى الإقرار بأنه خالقها . |
| ٤٣٣ | نص ابن الهمام على اضطرار الخلق للإقرار به تعالى إذا تفكروا               |
| ٤٣٤ | قول الحفيد النجدي: «فمتى جاء الاضطرار رجعت القلوب إلى الفطرة»            |
| ٤٣٦ | الجواب عن رفض بعض السلفية لكون المشركين أقروا بالله اضطراراً             |
| ٤٣٨ | الجواب عن قولهم: «لبيك لا شريك لك، إلا شريكا هو لك تملكه وما ملك»        |
| ٤٤٣ | الشرك كانوا ورثوه عن آبائهم تقليدا لهم ولم يكن عن دليلٍ عقلي             |
| ٤٤٤ | الآيات التي تستنكر على المشركين تقليدهم لآبائهم                          |
| ٤٤٥ | للمشركين مقامان مقام الإقرار الاضطراري ومقام الشرك والجحود               |
| ११७ | إقرار بعض السلفية أن إيمان المشركين كان اضطرارياً                        |
| ٤٤٧ | نص الطبري وابن كثير على إنكار المشركين لربهم                             |
| ٤٤٧ | نص ابن تيمية وأتباعه على أن الناس مقرُّون بربوبيته اضطراراً!             |

| ابن تيمية يزعم أن كون الله فوق العالم معلوم للناس بالاضطرار كعلمهم بأنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| خالق العالم العالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
| طلب الثالث: كونهم غير مذعنين لإقرارهم ناقضين له ٤٥١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الم |
| رصد الأول: بيان أن المشركين كانوا غير مذعنين    ٤٥٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الم |
| الإيمان والتوحيد يشترط في صحتهما الإذعان ٤٥٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| قول الروياني: يعترف بخالق خلقه وإن كان معانداً بلسانه ٤٥٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| آيات الباب نفسها دلت على عدم إذعانهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| نصوص ابن تيمية وأتباعه على أن النفس تُفطر على توحيد الألوهية والربوبية معاً ٢٦٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| هم أشركوا في الربوبية والألوهية معاً فلا داعي لاختراع نظرية لتقسيم التوحيد ٤٦٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
| هل الشرك في الألوهية نقض لتوحيد الربوبية؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| الأدلة على إشراكهم في الربوبية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
| آيات الباب الثمانية تشير إلى نقضهم لتوحيد الربوبية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
| مرصد الثاني: بيان نقض المشركين لإقرارهم بتوحيد الربوبية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الم |
| دلت بعض آيات الباب الثمانية نفسها إلى مخالفتهم لإقرارهم بالله ٤٧٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| دعوى أنهم نقضوا إقرارهم بالله لأنهم عبدوا غيره تعالى ٤٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |
| ابن القيم يرد على الزعم بأن إنكارهم للبعث لا يقدح في إقرارهم بتوحيد الربوبية ٤٧٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
| سورة المؤمنون تدل على إشراكهم في الربوبية مع أنها دلت على إقرارهم بالله إن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |
| سئلوا ۸۷۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| طلب الرابع: إن آيات الباب الثمانية عارضتها آيات أخرى وأحاديث أصرَح منها  ٤٨١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الم |
| الخلاصة الخلاصة الخلاصة الخلاصة الخلاصة الخلاصة الخلاصة الخلاصة الخلاصة المتعلق الم |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| فاتمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | الخ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| رس الموضوعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | فه  |

# وَالْحِرْبُ الْمُعْلِينِ الْحَالِمِ الْحَلَيْمِ الْحَلْمِ الْحَلْمِ الْحَلْمِ الْحَلْمِ الْحَلْمِ الْحَلْمِ الْحَلْمِ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمِ الْحَلْمُ الْحِلْمُ الْحَلْمُ الْحِلْمُ الْحَلْمُ الْحِلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحِلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحِلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْ

هذا الكتاب الذي بين يديك -عزيزي القارئ- هو الجزء الثاني من كتاب «نقض نظرية تقسيم التوحيد عند ابن تيمية رحمه الله»، حيث ينقض فيه المؤلف -وفقه الله- الأصل الثاني من النظرية، وهو دعوى أن المشركين كانوا موحِّدين في الربوبية، إذ استدل ابن تيمية على هذه الدعوى بآية: ﴿وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّى يُؤُفَكُونَ ﴾ [الزعرف: ٨٧] وما يها ثلها من آيات الباب الثهانية.

وقد اعتمد المؤلف المنهج العلمي الموضوعي الاستقرائي، إذ تتبَّع أولاً دعاوى الخصم من كتبه ومصادره، ثم هذِّبها وصاغها في قالبٍ جديدٍ دون أي تغييرٍ على جوهرها، ثم نظر فيها وفي أدلتها بإنصافٍ، فذكر ما لها وما يَرد عليها، ووزنها بميزانٍ علميٍّ رصينٍ حسب القواعد المتبعة والمسائل المسطرة في علم أصول الفقه وفي غيره من العلوم، فتجنَّب بذلك المصادرة على المطلوب.

واستقرأ المؤلف كلام المفسرين سلفاً وخلفاً ممن تكلموا حول آية الزخرف ومثيلاتها، ولم يقتصر على ذلك، بل ذكر كلام العلماء الآخرين فيها من فقهاء وأصوليين ومتكلمين ومحدثين ولغويين ونحويين وغيرهم، وأوردت ذلك كله ملخصاً.

فخلص -نفع الله به- إلى أنه لم يفهم أحدٌ من السلف من تلك الآيات أن المشركين موحدون في الربوبية دون الألوهية، ناهيك عن أنه لم يعرف أحدٌ من الصحابة ولا التابعين ولا أتباعهم أن التوحيد قسمان: توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية.

بل إن الاستدلال بآية الزخرف ونحوها مخالفٌ لمنهج ابن تيمية سواء في دعواه أنه متبعٌ لفهم السلف، فضلاً عن أنه استخدم مجاز الحذف في فهم الآية، وهذا خلاف مذهبه ومذهب تلميذه ابن القيم من إبطال المجاز بكل أنواعه، واعتباره طاغوتاً.

والله ولي التوفيق